

### KAZUO MORIMOTO

(THE UNIVERSITY OF TOKYO)

# PUTTING THE *LUBĀB AL-ANSĀB* IN CONTEXT: *SAYYID*S AND *NAQĪB*S IN LATE SALJUQ KHURASAN •

### RÉSUMÉ

Cette étude analyse l'arrière-plan et le sens du Lubāb al-ansāb wa al-alqāb wa al-a'qāb, un livre généalogique sur les sayyids composé par Ibn Funduq en 558/1163. Cette œuvre est dédiée au chef de la famille sayyid des Zabbāras, qui avait acquis une position prééminente dans la vie politique locale du district de Bayhaq. L'objectif de cette compilation était de faire apparaître son dédicataire comme le naqīb (chef) des sayyids, afin de renforcer son influence sur les autres sayyids de la région. Cette caractéristique montre l'importance de la fonction de naqīb pour analyser l'ascension non seulement des Zabbāras, mais aussi d'autres familles de sayyids dans la société iranienne à la fin de la période saljuqide.

 $Mots\ cl\'es$  : période saljuqide ;  $Lub\~ab\ al$ -ans $\~ab$  ; Ibn Funduq ; les Zabb $\~ara$  ; sayyid ;  $naq\~tb$  ; généalogie.

### SUMMARY

This study elucidates the background and intent of the compilation of the Lubāb al-ansāb wa al-alqāb wa al-a'qāb, a genealogical work on sayyids compiled by Ibn Funduq in 558/1163. The text was dedicated to the head of the sayyid family of the Zabbarās, who had attained preeminence in the local politics of Bayhaq district. Representing the dedicatee as a naqīb (head) of the sayyids, to strengthen his influence over the sayyids the district, was the objective of the compilation. This feature of the Lubāb al-ansāb suggests the importance of the naqībship as a contributing factor to the rise not only of the Zabbarās but also of some other sayyid families in local societies of late Saljuq Iran.

Keywords: Saljuq period; Lubāb al-ansāb; Ibn Funduq; the Zabbāras; sayyid; naqīb; genealogy.

An earlier Japanese version of this article was published as "Saiido/Sharifu Keifu Bunken Keifu no Shinzui to Sono Haikei", *Rekishigaku Kenkyū*, 795 (2004), pp. 21-31, 80. This revised English version presents also some additional references.

IRCICA Ktp.

65870 ROSEN, M. "The Naquib al-Ashraf rebellion in Jerusalem and its repercussions on the city's

Dhimmis." A. Afr. Stud. 18, no. 3 (1985) 249-70.

Nakibu'l-Esraf (16. m. asır mısır

Michael Winter Shairant and Egption Society
5.380 vd.

140080 Nakibulesraf

Murat Sarıcık; "Osmanlı İmparatorluğu'nda Nakib-el-Eşraflık Müessesesi", 1989, 218+50 s. Danışman: Doç.Dr. Asri Çubukçu.

Atatürk Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü İslam Tarihi ve Sanatları Anabilim Dalı ...Doktara....Tezi.

P & MAZIRAN togs

nalsbile grof &

And Hibned Bay, Sayhola.

Murat Souch Osmanli imporratorengim der Naleibril-Esrafhk Miesseser Erz. il. Fak. Dole. Tezi

18 MART 1391

- Notibulerral

Cahit Baltaci IV. Milli Türkoloji Kongresi, İst. 19-23 Ekim 1981. WALL MITTERS OF

1274 NEWMAN, A.J. The role of the Sādāt in Safavid Iran: confrontation or accommodation? Oriente Moderno, 18 (79) ii (1999) pp.577-596

"NAKIGU"L - EZRAF"

523 6537

Meller: Mülerreme Empleriss. 9-13

MADDE YAYINLANBIRTAN

R216 Role of the Sādāt/Ashrāf in Muslim history and civilization / Ed. Scarcia Amoretti, Bianca & Bottini,
Laura. Rome, 1999 (Oriente Moderno, 18 (79) ii / 1999).

Marín, Manuela. Al-Qantara: Revista de Estudios
Arabes, 22 ii (2001), pp.516-519 (S)
Scarabel, Angelo. Rivista degli Studi Orientali, 75 /
2001 (2002), pp.303-309 (I)

OB TENT 2008

27 HAZ 2007

KILIC, Ruya. Sayyids and Sharifs in the Ottoman state: on the borders of the true and the false. Muslim World: a Journal devoted to the Study of Islam and a Journal devoted to the Study of Islam Christian-Muslim Relations, 96 i (2006) pp.21-35.

MADDE TATIVILANDIKTAN SONRA GELEN DOKUMAN

12 NISAN 250

Nahibū'l Egraf

2801 MORIMOTO, Kazuo. Putting the Lubāb al-ansāb in context: sayyids and naqībs in late Saljuq Khurasan. Studia Iranica, 36 ii (2007) pp.163-183. [Genealogical work on sayyids compiled by Ibn Funduq in 1163. With abstracts in French and English.]

2 NISAN 1993

# الموسوعة المصرية تاريخ مصرالقديمة و آثارها: تاريخ و آثار مصر ألاسلامية, ألاسلامية, ألاسلامية (İSAM 90154.

Norlib 21-ezral

أنثم

والبدن المستدير الذي يضيق في أعلاه وعليها كتابة بالخط الكوف المربع. وتمتاز مئذنة المشهد البحري بنهاية عليا ، على هيئة جوسق مربع ، غاية في الغرابة بصورة غير مألوفة ولا نظير لها في العالم الاسلامي ولكنها مع ذلك فيها خصائص وملامح محلية في الصعيد الأقصى .

ويتضح شكل المقذنة كله كاملا أيام الفيضان ، عند هبوط المياه جنوبى الجزان كا كان يوجد مشهد آخر إلى الجنوب من المشهد البحرى قرب الشلال يعرف «بالمشهد القبلى» وكان مشهورا باسم «بلال» واحيانا يطلق الاسم الأخير خطأ على «المشهد البحرى» وتشبه مئذنته في تكوينها مئذنة جامع اسنا.

والمآذن الثلاث في منطقة أسوان وما كان يتصل بها من مساجد تؤرخ في حوالي ٤٦٩ إلى ٤٧٤ هـ (١٠٧٧ – ١٠٨٢ م)، أى حوالي الوقت الذي قام أمير الجيوش بدر الجمالي بحملته في الصعيد، لقطع دابر الفتن، ووضع حد لغارات النوبيين وقد أمر بدر بتشييد مساجد أسوان واسنا والاقصر وقوص بمناسبة نجاح حملته.

ومما يذكر أن مادة بناء جميع المقابر والمآذن في منطقة الصعيد الأقصى في العصر الاسلامي كانت الطوب النيء (اللبن) وكانت تبني أحيانا بالطوب الاحمر المحروق وخاصة في المآذن ، أما في المقابر فكان اللبن هو المادة الرئيسية مع عمل بعض العقود بالطوب الأحمر على الرغم من أن منطقة الصعيد الأقصى تحتوى على محاجر عديدة من الحجر الرملي البديع الالوان ولكنه لم يستعمل في العصر الاسلامي إلا لشواهد القبور فحسب . ولم يستعمل الجرانيت مع غنى المنطقة به ، ولعل ذلك بسبب فقر الناس هناك وتجنب النغالي في البناء .

وبجزيرة أسوان مقياس للنيل يرجع إلى عصور قديمه ، وكان أول تجديد له فى العصر الاسلامى أيام عمرو بن العاص ، وتوالت أعمال التجديد والتعمير فيه إلى وقتنا الحاضر .

وأخيرا فانه مما يدعو إلى الاهتمام الكبير بالآثار المعمارية الاسلامية في منطقة أسوان حتى قوص أنها

كلها تمتاز بخصائص مقصورة على المنطقة لا يشاركها فيها آثار أخرى فى العالم الاسلامى بأسره اذ نجد فيها مزيجا غريبا من تأثيرات فرعونية وقاهرية اسلامية بالاضافة إلى ظواهر معمارية فارسية سابقة للاسلام ثم عراقية وتأثيرات من الغرب الاسلامى وكل ذلك لا نجد له شبيها فى أى منطقة اخرى.

س . ع ف . ش

## الأســـواني

عمد بن يحيى بن سيدى الأسواني أبو الذكر .. أحد فقهاء المذهب المالكي في العصر الاخشيدى ولما مرض القاضي محمد بن الصيرفي مرضه الأخير استخلف أبا الذكر محمد الأسواني في النظر في الأحكام . ولما مات ابن بدر الصيرفي في شعبان سنة . ٣٣ هـ استبقاه الاخشيد للقيام باعباء منصب القضاء وظل في هذا المنصب حتى رمضان سنة . كان محمد الأسواني من قضاة العصر الاخشيدى الذين أصبحوا من الشهود العدول بعد صرفهم عن القضاء .

وتوفى محمد الأسوانى فى سنه ٣٤٠ هـ أيام امارة أبي القاسم أونوجور بن الاخشيد .

س . ك

## الاشمسراف

اطلق اسم الاشراف على سلالة أمير المؤمنين على ابن أبى طالب من فاطمة الزهراء رضى الله عنهما . وقد تمتعوا بمكانة خاصة سامية فى المجتمع المصرى فى المعصور الوسطى وخصصت لهم الاوقساف والمخصصات للانفاق منها وفى سنه ٧٧٣ هـ أمر السلطان شعبان بأن يجعلوا فى عمائمهم علامة خضراء بارزة للعامة والخاصة ، وذلك تعظيما لقدرهم

# Sayyids and Sharifs in Muslim Societies

The living links to the Prophet

Edited by MORIMOTO Kazuo

| Türkiye Diyanet Vakfı<br>İslam Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |                           |
|---------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| Dem. No:                                                            | 219534                    |
| Tas. No:                                                            | 297 <i>9</i> 25<br>5ay. S |

22 Shal 20%

MADDE YAYIMLANDIKTAN SONRA GELEN DOKUMAN

# 7 The ashrāf and the naqīb al-ashrāf in Ottoman Egypt and Syria

A comparative analysis

Michael Winter

- Natibiles nof (140080) - 30332 (180328)

### Introduction

As is well known, the term *sharaf* (lit., honor, nobility) means the descent from the Prophet Muḥammad through the children of his daughter Fāṭima with 'Alī ibn Abī Ṭālib, the fourth caliph. The descendents of Ḥasan are called *ashrāf*, and those of Ḥusayn are the *sāda*. According to the usage in Ottoman Egypt and Syria, the distinction was usually blurred, although not unknown. Some *waaf* documents from Damascus in the early sixteenth century describe as beneficiaries *ashrāf* who are *Husayniyyūn* (never *Ḥasaniyyūn*). Unfortunately, the sample is too small to draw wider conclusions, but this is noteworthy. A man of such descent was known as a *sharīf*, but he was called personally a *sayyid: Sayyid Fulān ibn Sayyid Fulān* (for example, in the biographies and the chronicles). In the tax registers of early Ottoman Damascus that I have studied, where people's names are not mentioned, it is written that a certain man in a certain street or city neighborhood is a *sharīf*. The fact is registered, because as a *sharīf* he enjoyed certain tax exemptions and was entitled to some allowances.<sup>1</sup>

With the Ottoman conquest, Egypt and Syria, which had been united under the Mamluks, became distinct provinces of the Ottoman Empire, whose center was outside these Arabic-speaking countries. Egypt, the largest Ottoman province, was treated by Istanbul differently than the Syrian provinces, owing to its size, economic importance, and its role as the cultural center of the Arabic-speaking lands. The *timar* "feudal" regime, the Ottoman version of the classical *iqtā*, was applied in Syria, as in most Ottoman provinces, but not in Egypt, for economic and fiscal reasons. In another sphere, the Ottomans granted the Egyptian 'ulama almost a full independence, much more than in Syria.

Bilād-i Shām (the modern Greater Syria) under the Ottomans was a geographic term, not an administrative one. Unlike Egypt, it consisted of separate vilayets (provinces) that were different in character, despite their common Arab character, which they also shared with Egypt. Therefore, Damascus and Aleppo, the principal provincial capitals, and also the smaller provincial towns of Syria, had their own characteristics. This had an impact

### New horizons in Islamic studies (second series)

Founding editor: Professor SATO Tsugitaka Series editor: Professor YUKAWA Takeshi



This second series of "New horizons in Islamic studies" presents the abundant results of the National Institutes for the Humanities (NIHU) program for Islamic Area Studies (IAS) carried out in Japan from 2006 to date. This program emphasizes multidisciplinary research on the dynamism of Muslim societies, in both Islamic and non-Islamic areas around the world. By taking a historical approach and adopting regional comparison methods in the study of current issues, the program seeks to build a framework of empirical knowledge on Islam and Islamic Civilization.

Islamic Area Studies is a network comprised of five research centers, at Waseda University, the University of Tokyo, Sophia University, Kyoto University, and the Toyo Bunko (Oriental Library). As of 2008, this network has been brought into the fold of a Ministry of Education, Culture, Sports, Science and Technology (MEXT) program, with the Organization for Islamic Area Studies at Waseda University serving as its central office. As research centers recognized by the MEXT, we aim to promote the development of joint research institutions in the human and social sciences, thereby further developing fruitful joint research achievements.

This publication of the results of our IAS joint research has and will have been made possible through the collaborative efforts of the five IAS centers, and with the financial assistance of the NIHU and the MEXT.

### The Moral Economy of the Madrasa

Islam and education today

Edited by SAKURAI Keiko and

Fariba Adelkhah

### Asiatic Russia

Imperial power in regional and international contexts

Edited by UYAMA Tomohiko

Sayyids and Sharifs in Muslim Societies The living links to the Prophet Edited by MORIMOTO Kazuo

Previously published in the New horizons in Islamic studies series

### Persian Documents

Social history of Iran and Turan in the fifteenth to nineteenth centuries Edited by KONDO Nobuaki

### Islamic Area Studies with Geographical Information Systems

Edited by OKABE Atsuyuki

### Muslim Societies

Historical and comparative aspects Edited by SATO Tsugitaka

### Intellectuals in the Modern Islamic World

Transmission, transformation and communication

Edited by Stéphane Dudoignon, KOMATSU
Hisao and KOSUGI Yasushi

## Popular Movements and Democratization in the Islamic World

Edited by KISAICHI Masatoshi

# Sayyids and Sharifs in Muslim Societies

The living links to the Prophet

# Edited by MORIMOTO Kazuo

| Türkiye Diyanet Vekfi<br>İslam Araştırmaları Merkezi<br>Kütüphanesi |                    |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------|
| Dem. No:                                                            | 219534             |
| Tas. No:                                                            | 297-925<br>5 AY- S |

- Settld (180928) - Mallib=1-Esraf (180326)

22 Subat 2014

MADDE YAYIMLANDIKTAN SONRA GELEN DOKÜMAN

Routledge
Taylor & Francis Group
LONDON AND NEW YORK
7012

اشراف: محمود حمدى زقزوق, الموسوعة الاسلامية العامة, القاهرة 18AM 85410. في القاهرة 1422/2001

Nalibail-Baraf

# الأشسراف

لغة: شَرَفه يشرُفه شرفًا فاقه في الشرف كما في اللسان(١).

واصطلاحاً: هم جماعة ينتسبون للنبى على عن طريق الحسن بن على، وقد حكموا مراكش، وينقسمون إلى فريقين:

الأول: الأشراف السعديون أو الحسنيون (١٩٥هـ/١٥٠٩مـ).

الثانى: الأشراف الفلايون أو السجلماسيون أو العلويون (١٠٧٥هـ).

ومن الملاحظ فى تاريخهم أن هناك سنوات بين حكم الفريق الأول، والثانى، ظهر خملالها الحكم القبلى وزعامات الطرق الصوفية؛ ومن بين الأسر التى ظهرت فى فترة الحكم القبلى أسرة الشبانات وزعيمها يسمى عبد الكريم، وقد استطاع الشبانات أن يقتلوا الخليفة الأخير من خلفاء الأشراف السعديين، وأن يستبدوا بالأمر، وانتهى بذلك عهد الأشراف السعديين.

ولما تغلب الأشراف الفلاليون على الأمور قضوا على أسرة الشبانات واستأنفوا حكم الأشراف.

وقد بدأ الأشراف السعديون حكمهم في إقليم السوس واستمرنجم الأشراف في

الصعود، حيث حقق عبد الله وابنه أبو العباس أحمد كثيرًا من الانتصارات ضد المسيحيين، وكانت مراكش مضطرية، فكتب أهلها وأمراؤها إلى الأشراف يطلبون منهم دخول مراكش، وضمّها إلى مملكتهم في السوس، وكان أمر الأشراف قد آل إلى أبى عبد الله محمد المهدى، الذي تغلب على أخيه أبى العباس أحمد، واستبد بالأمر، وصرف همته في التغلب على الفرنجة، وطردهم من الساحل، ثم هاجم مسراكش سنة ١٥٩هـ وأخذها، وأسقط بذلك دولة بنى وطاس، ثم استمر يضمُّ بلاد المغرب واحدة بعد واحدة، حتى استولى على مكناسة سنة ٥٩٥هـ وخلص حتى استولى على مكناسة سنة ٥٩٥هـ وخلص له بذلك أمر الغرب الأقصى.

ومن أهم ما ينسب إلى الأشراف السعديين أنهم بذلوا جهدًا كبيرًا في الاتجاه جنوبًا إلى قلب القارة الإفريقية فاستولوا على تومبكتو وكانم وغيرها من بلاد إفريقية، وكان هذا مما ساعد على دفع الإسلام نحو هذه البقاع.

وفى العصر الحديث ظهرت فى مصر نقابة الأشراف لتجميع كل المنتسبين إلى نسل آل البيت.

(هيئة التحرير)

١ – لسان العرب لابن منظور مادة (شرف).

مراجع الاستزادة:

١ - العبر وديوان المبتدأ والخبر لابن خلدون - طبعة دار المعرفة بيروت.

٢ - المختصر لأخبار البشر لأبي القدا.

٣ - موسوعة التاريخ الإسلامي أحمد شلبي طبعة مكتبة النهضة المصرية القاهرة ١٩٧٩م.

وطلیعه ل اعزام ایندی . پیشدارار اون قدر سواری ایله اثنای طریقده شریفه وفاقت ايدن وطبل وعلمي حامل بولنا برمقدار بياده ونجاركوره وكالحاللريني استفهام و ( عمراق ) نقبي شريفك ( هند ) سلطاننه كلديكي جوانبي آليجه، اميره حالي اعــــلام ایلدیلر . امیر ، شریفك كـنـدو مملكــتى خارجنـده بایراق آحمـــى و طبل جالد پرمسی سبیله ، عقل ودرایتنی ضعیف کوردی . شریف، ( اوجا )یه داخل اولەرق ، اقامت ایتدیکی مدت صباح آقشام قبوسی اوکند. طبل چالدیردی . زبرا: بوكا پك حريص اولوب حتى ( عراق ) ده زمان نقابتنده باش اوجنده طبل چالندیغی و چالان آدم ضرب طبلدن فارغ اولدیغی وقت ( یانقار ، بر کره دها چال ) دیدیکندن ( نقار ) دیو تلقیب اولندینی مرویدر. ( اوجا ) حاکمی شریفك احوالی به یولده اولدیغنی و اثنای راهده و صاح و آقشــام زمانلرنده قپوسی اوکنده طبل چالدیردیغنی و بایراق آچدیغنی ( هند ) پادشاهنه یازدی . اهالئ هندك عاداتت كوره ، بادشاه طرفندن رخصت ومأذونيت ويرلمدكجه ، هيچ بركيمسه بايراق آچەمدىغى وطبل چالدىرمدىغىكى، بونىدە يالكىز سياحت اثناسنده ياپار . حال اقامنده بالكنز خاصة كادشاهك قبوسنده طبل چالينوركه ( مصر ) ، (شام) و ( عراق ) ه مغایردر. جونکه او دالرده امرانك قبولرنده دخى طبل چالينور . ( هند ) پادشاهى شريفك احوالنه مطلع اولنجه ، افعالني تقييح وكندوسني لوم وتشنيع ايلهبرابر حدت ايتدى . بعده شريف بإدشاهك یلی نخته متوجهاً حرکت ایلدی . امیر (کشْلیخان ) دخی اورایه عادم ایدی. **هندده ( خان )** اعظم امرایه اطلاق اولنور . مومی الیه کرسی ٔ بلاد (سند ) اولان ( ملتان ) ده ساکن اولهرق ، (هند) بادشاهی نزدند. قدر عظیم صاحبی ایدی . بادشاه ، پدری (تخیاثالدین نغلق شاه ). سلطان ( ناصرالدین خسرو شاه) الله مقالله سنده نصرت واعاله الدنلردن بولنمسنه بناءً ، كندوسنه (عم) ديو خطاب ايدرايدي . امير مربور ( هند ) پادشاهنك مقرسلطنته ياقلاشنجه، علك بونى استقباله جيقدى. بالتصادف شريف دخى اوكون واصل اولوب اميرى برقاج ميل كچەرك برمعتاد طبل چالديردى . خدم وحشمى ايله پادشاهه ملاقى الولديغنده ، شريف ايلروليوب سلام ويردى. پادشاء خاطريني و سجون كلديكني ۱۳ \_ ابن بطوطه ترجهسي

# NAKIBUL-EFBAF (131-196)

(خراسان) اهالیسندن ایدی . او چی ده مقعد ایدی . حالمرینی صوردم . (لیله کیا) یه پتیشه مدکلری و بولک ایجون دیکر سنه رجبنك یکرمی پدنجی کیجه سنی بکلدکلری جوابی آلدم . لیله مذکوره ده اهالی بلاد ، اوراده اجماع ایله ، کلدکلری جوابی آلدم . لیله مذکوره ده اهالی بلاد ، اوراده اجماع ایله ، اون کون بیوك بر بازار قوربلور . بو بلده ده تکالیف و صرفیات و اسه لا کاندن باج آلیمدی کی، والی ده یوقدر . نقب اشراف حکم واداره ایدر . اهالیسی کیارت و کرم و شجاعت اصحابی اوله رق ، اقطار و بلاده سیاحت ایدرلر . بونلره رفیق طریق اولان آدم ، اصلا اشتکا ایمد کدن بشقه ، همراهلری اولدینی ایجون حد ایدر . لکن حضرت (علی) رضی الله عنه حقنده حدی تجاوز ایدوب مند ، بلاد (عراق) و سائره اهالیسندن برکیمسه ، بر خسته لکه دو چاد اولدینی حالده ، برء و عافیت کسب ایملک شرطیله ، روضه یه نذر ایت دیکی کی ، دیکر برینك ده باشی آغریسه ، آلتون یا خود کموشدن بر باش اعمال ایله روضه یه برینك ده باشی آغریسه ، آلتون یا خود کموشدن بر باش اعمال ایله روضه یه کوندروب نقب اشراف طرفندن خزین به وضع اولنور . اوراده ال ، آیاق و سائر اعضادن بك چوق بولنور . خزین هٔ روضه بك بیوکدر . دروننده کی اموالك ، کرتی سبیله ، تعین مقداری قابل دکلدر .

### نقيب اشراف

نقیب اشراف (عراق) سلطانی طرفندن منصوب حاکمدر. نرد سلطانیده موقع و پایه سی معنا و منزای رفیع و بالادر. اشای سفرده امرای کباره مخصوص تربیب ایله کیدر. طبل و علملری اوله رق صباح و آقشام قپوسی اوکنده طبلخانه چالینور. بو بلده ده حکم و حکومت نقیب اشرافك پدینه مفوضدر. کندوسندن بشقه والی اولدینی کی، نه سلطانك نه ده دیکرینك نامنه تكالیف دخی اخذ و جبایت ایدلمز. نم اتنای دخولمده نقیب (عراق عجم) بلادندن اولان و اهالیسی رافضی بولنان (آوه) بلده سنه منسوب (نظام الدین حسین بن تاج الدین آوی) ایدی. بوندن اول برجاعت افرادی نقابت ده یکدیکریی ولی ایدر ایدی که بونلرك بری (جلال الدین بن فقیه)، دیکری (قوام الدین بن طاوس)، دیکری (ناصر الدین مطهر بن شریف صالح شمس الدین اوه می) همدن و عجمدن (ناصر الدین مطهر بن شریف صالح شمس الدین اوه می) همدن

184 Egyptian Society Under Ottoman Rule, 1517–1798

of Egypt of allowing the Egyptians to celebrate the *mawlids* in order to corrupt them: 'The French allowed the people to have the *mawlids*, because they realized that this entailed forsaking religion, having illicit liaisons with women, following lust and seeking pleasures, doing what is forbidden, and mingling women with men.' <sup>102</sup>

'Ali Mubarak criticizes the superstitions, the 'excesses and blameworthy behavior of the dervishes and others during the *mawlids* such as eating snakes, glass, fire, and thorns, stabbing themselves with swords and pins, walking naked in public, uttering obscenities, and the like.' By the end of the nineteenth century, very little had changed in this respect since the days of Ottoman rule.

Michael Winter

"Egyptian Society Under Ottoman

Rule 1517-1798", London-1992,

5.185-195. ON: 18261.

Dered / Kinop . Küfüphenede Mevcultor

2 3 AGUSTOS 1993

# 7 The Ashraf and Naqib Al-Ashraf: The Prophet's Descendants and their Chief



### THE ASHRAF

### The Terms Ashraf and Sada

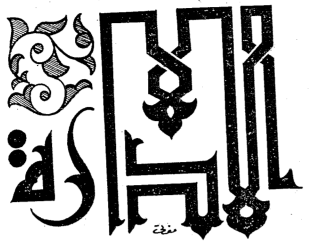
The ashraf (pl. of sharif) – the 'nobles' – or the sada (pl. of sayyid) – the 'masters' – are usually considered to be the descendants of the Prophet Muhammad by the marriage of his daughter Fatima to 'Ali ibn Abi Talib. More precisely, the ashraf are descendants of 'Ali's elder son, Hasan, and the sada of his younger son, Husayn.¹ During the 'Abbasid period, the term ashraf was applied to all ahl al-bayt (the Prophet's family, including, for example, the descendants of Muhammad ibn al-Hanafiyya, 'Ali's second wife and the Hashimites), but the Fatimid rulers of Egypt (969–1171) restricted its use to the descendants of Hasan and Husayn. This restriction remained in force even after the government of Egypt became Sunni again.²

Social practice in Egypt does not distinguish between ashraf and sada. The sources speak of ashraf who are called sada ashraf and sayyid became a sharif's title. Nevertheless, the distinction between Hasani ashraf (i.e. ashraf according to the 'classical' definition) and Husayni ashraf (i.e. sada) is not unknown. It should be pointed out that by as late as the beginning of the nineteenth century sayyid had no meaning other than sharif in Egypt. 'Abd al-Rahman al-Jabarti felt compelled to explain that a certain al-Sayyid 'Ali al-Qabtan was a Mamluk and not a sharif, as might have been mistakenly inferred from his title. The title in this case – meaning a 'master' – originated from the Maghribi usage of so addressing an emir. In modern usage, sayyid has lost its religious significance and means simply 'mister.'

The Sufis have also been called sada in the sources and in modern



# Nakib (324-325)



فجيت العصرالات

دارالفڪ

قومك ولا يعرف مثلك »(١) ، أي أن تعيين العرفاء كان يعود الى الأمير ولا حاجة الى أخذ موافقة العشيرة في ذلك ، ومع هذا فمن المرجح أنه كان يختار العرفاء من بين ذوي النفوذ كي يستطيعوا القيام بواجبهم تجاه الحكومة وتجاه

وبما أن العرفاء كانوا يعينون من قبل الأمراء والعمال فانهم كانوا غالبًا ما يقفون الى جانب الدولة ويدافعون عن مصالحها قبل أي اعتبار آخر ، وهذا الوضع هو المسؤول عن مشاعر البغض التي كان الناس يكنونها لهم ، قال علقمة

بل كل حي وان عزوا وان كرموا ﴿ عريفهم بأثافي الشـــر مرجـــوم(٢) ﴿

وفي الحديث : « العرافة حق والعرفاء في النار » وقوله العرافة حق أي بها مصلحة للناس ورفق في أمورهم وأحوالهم ، وقوله العرفاء في النار تحذير من التعرض للرياسة لما في ذلك من الفتنة (٣) •

النقيب هو كالعريف على القوم المقدم عليهم الذي يتعرف أخبارهم وينقب عن أحوالهم(٤) • ويرد ذكر النقباء عند بيعة العقبة الثانية ، وكان عدة من بايع سبعين ، فبعث عليهم رسول الله عَلِيلِةِ اثني عشر نقيباً وقال لهم أنتم كفلاء على قومكم ككفالة الحواريين ، وجعل أسعد بن زرارة نقيب النقباء(٥) .

ويرد ذكر النقباء في رواية عطية بن الحارث أثناء الكلام عن توزيع العطاء

- 478 -

وأن أمراء الأسباع كانوا يدفعونه الى العرفاء والنقباء والأمناء(١) ، وليس ﴿

هذه الرواية مايشير الى أن العريف أعلى من النقيب أو العكس ، إلا أننا نفه

مما يرد في كتاب الأحكام السلطانية لأبي يعلى والماوردي(٢) أن النقيب أعلى مرتبة من العريف إذ أنهما يذكران : « أنه على الأمير أن يعرف على الجند العرفا

وينقب عليهم النقباء » ، كما أن في وضع نقيب على الفرس الذين كانوا في جيشر

رستم وأسلموا مايشير الى أن مهمته كانت ضرورية لا يمكن الاستغناء عنها(٣٠).

ويذكر الدكتور صالح أحمد العلي(٤) أن الطبري في تفسيره يروي أنــه فوو العريف بينما يروي الجاحظ بيتاً لجبهاء الأشجعي استنتج منه الدكتور صالح

وكلا البيتين في رأيي يشيران الى أن النقيب في منزلة أعلى من العريف

وفي بيت جبهاء الأشجعي استهجان في أن تنقلب الأوضاع وأن يجعل العريف

على النقيب ، ويبدو أن النقيب كانت وظيفة متعلقة بالجيش بنوعية من الجنب

المسترزقة الذين هم من أصحاب الديوان والمتطوعة وهم الخارجون عن الديوار

من البوادي والأعراب وسكان القرى<sup>(٥)</sup> ، فكان ا**لأ**مير يعتمد على النقباء والنقبا

يعتمدون على العرفاء في معرفة أوضاع جندهم وأحوالهم ، كما كانوا يجمعود

كما جعل العريف على النقيب

عرفاء ليس لهم نقيب

الجند استعداداً للقتال(١) •

أن النقيب أقل من العريف:

رجع الوشاة وكأنهم

<sup>(</sup>۲) ابن منظور ، ج۹ ، ص ۲۳۸ ۰

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ج٩ ، ص ٢٣٨ ، وهناك اشارات الى تلك المشاعر في طبقات ابن سمعد ،

ج ٦ ، ص ١٩١ ، ١٩٣ ٠ ج٤ ، قسم ١ ، ص ١٧٢ ٠ (٤) ابن منظور ، المجلد ١ ، بيروت ١٩٦٨ ، ص ٧٦٩ ٠

<sup>(</sup>٥) البلاذري ، انساب ، ج١ ، ص ٢٤٠ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ ٠

<sup>(</sup>۱) ابن سعد ، ج٦ ، ص ۱۷۳ ٠

<sup>(</sup>١) الطبري ، ج٤ ، ص ٤٩ ٠ المقريزي ، ج١ ، ص ١٧٢ ٠

<sup>(</sup>٢) الماوردي ، ص ٣٦ . ابي يعلى ، ص ٢٤ . (٣) البلاذري ، فتوح ، ص ٢٧٩ ٠

<sup>(</sup>٤) صالح احمد العلى ، ص ١١٩٠

<sup>(</sup>٥) الماوردي ، ص ٣٦ ٠ (٦) لمااوردي ، ص ٣٦ ٠ أبو يعلى ص ٣٤ ٠

<sup>- 440 -</sup>

NAKIBUIL-ESRAF (448 -453)

مكتمعمدينة دمشق

toodi

في الفترة ماكين TA11 - 1071 a

۱۸٤٠ - ۱۷۷۲ م

A. Yi'cel

6792-2 956.9 NAI.M

في جـزءين

أتجهز الثاني

اليهم كل بحسب فقه مذهبه . أما طريقة الاستفتاء فكانت توجه الى المفتي بشكل مكتوب، وحسبنا هنا أن نورد مثالًا على ذلك ماوجه الى المفتي الحنفي محمد أبي الصفا ، الذي ورد في إحدى سجلات محاكم دمشق، ومما جاء فيها «نسألك العصمة في السؤال والجواب. ماقول شيخ الاسلام في كذا .. فأجاب بعد الحمد لله بكلمة نعم ... والحالة هذه .. والله أعلم، وقام المفتي بالتوقيع ومهرها بختمه '''. ويصف أحد علماء ذمشق الذي عاش في هذه الفترة حال الفتوى بقوله: «إن مايكون في زماننا من فتوى الموجودين ليس بفتوى بل هو نقل كلام المفتي ليأخذ به المستفتي ... ويعتمد في ذلك إما على سند أو يأخذ من كتاب معروف تداولته الأيدي، (١).

## \_ الأشراف

كان الاشراف في دمشق فئة اجتماعية متميزة لعبت دورها الاجتماعي والاقتصادي. ولكن دورها السياسي في أوائل القرن الثامن عشر فاق ماكان عليه في فترة دراستنا. ولقب الشريف بالسيد وميّز بالعمامة الخضراء. وتمتع الاشراف بمكانة اجتماعية دينية مرموقة وبامتيازات قانونية واقتصادية خصتهم بها الدولة العثمانية. فاستثنتهم من الخدمة العسكرية، وتمتعوا بريع ممتلكات خاصة أوقفت لهم، كما خصتهم ببعض الإقطاعات وتسلموا منحا من السلطان العثماني في وقت الحج، وأعفوا من الخضوع لسلطة المحاكم العثمانية في دمشق فيما يتعلق بأمورهم الشخصية ، واستعيض عن ذلك بمثولهم في المحاكمة أمام نقيبهم . (".

وترأسهم نقيبهم الذي ارتبط بنقيب الأشراف في استانبول. وكان يعين سنويا في منصبه الذي كان من أكثر المناصب الدينية اعتباراً ، إلا أن الأشراف لم يكونوا أكثر القوى السياسية نفوذا، نظرا لحلول قوى سياسية أخرى محلهم في هذه الفترة، وكان على رأس هذه القوى الانكشارية اليرلية .

(١) انظر: سجل المحكمة الكبرى بدمشق رقم ٢٢٠/ ١٢٠١ ــ ١٢٠٢هـ. ص٥٧١. ثم سجل القسمة العسكرية بدمشق رقم ٢٩٩/ص ٢٣٠.

(٢) انظر: ابن عابدين، محمد. رد المحتار على الدر المحتار، وهو شرح لتنوير الابصار في فقه مذهب الامام الاعظم أبي حنيفة النعمان ج١ . ص٦٣ وص٢٦ . طبع مصر في ٥ أجزاء.

(٣) انظر: شليشر، ليندا. المرجع السابق. ج١، ص٣٢٧.

وبلغ عدد الاسر الشريفة نيفا وستا وعشرين أسرة دمشقية (١). اضافة إلى أسر شريفة وفدت الى دمشق واستقرت فيها بعد أن أثبتت انتاءها الشريف، وكانت من المغرب العربي وبعض الاقطار الاسلامية الأعرى(٢) وكان أكثر أشراف المغرب العربي الوافدين الى دمشق من النسل الحسني، وبيدهم شجرات النسب التي تثبت دعواهم. وجاء هؤلاء على فترات متلاحقة ، كان آخرها في النصف الثاني من القرن التاسع عشر .

وكانت بعض الاسر الشريفة الدمشقية ، تعتبر نفسها أكثر «عراقة في نسبها» من الاسر الاخرى . وكانت هذه الأسر تدعي نسبها الى الحسين بن علي بن أبي طالب أو الى الحسن، أو أحـــد أبنائهمــــا أو أحفـــادهما، من ناحيـــة الأب. ومــــن تلك الاسر «الألفي \_ العجلاني \_ العاني \_ الحجار \_ الحصني \_ حمزة \_ زيسن العابدين \_ دقاق الدودة \_ دسوقي \_ كيلاني \_ مرادي \_ مرتضى \_ منير \_ وموقع والبهنسي \_ بيازيد \_ حسيبي \_ خطيب \_ السرميني» ولقد تأكد التمييز في درجة الشرف بحسب نسب الاب في دمشق في تلك الفترة (١). ومع ذلك ادعت أسر استقرت في دمشق لنفسها الشرف المكتسب عن طريق الام الشريفة . وتطالعنا سجلات محاكم دمشق بأسماء هذه الاسر التي نالت الشرف عن هذا الطريق مثل: «أسرة الطيلوني وقزيها والدقر(1) والحمصي والزلعة والعلبي والعظار والايوبي والشاهين والجرباصي (٥) وزند الحديد (١) والجلاد والمغربي والعش والقدسي والقرمشي٬٬٬ والصواف والمعراوي والحشة ٬٬٬ وغيرهم. ويرى أحد فقهاء الأحناف الدمشقيين الذي عاش في هذه الفترة وهو محمد أمين الشهير بابن عابدين «أن الشرف

- (١) انظر: أيضاً المرجع السابق. ص٣٢٨.
- (٢) انظر: الحصني، محمد أديب، منتخبات التواريخ لدمشق، ج٢، ص٠٠٠٠
  - (٣) انظر: شليشر، ليندا. المرجع السابق. ص٣٢٨٠.
- (٤) انظر: سجل القسمة العسكرية بدمشق رقم ٢٩٩ /١٢٣٧ ــ ١٢٤٥ هـ. ص٤٠٠
- (٥) انظر: السجل رقم ١٨٢ /مجاكم دمشق/ ١١٨٣ ــ ١١٩٠ هـ. ص١٤٩ وص١٥٠. ثم سجل محكمة الميدان بدمشق رقم ٢ ١٢٣٨/٣٠٤ ــ. ١٢٤٠ هـ. ص٦ وص١٠ وص١٠ وص١٠٠
  - (٦) انظر: السجل رقم ٢٢٠/محاكم دمشق/ ١٢٠١ ـــ ١٢٠٢ هـ/ ص٤٩٤ وص٥٦٩.
- انظر: السجل رقم ٣٢٣ /محكمة الميدان/ ١٢٤٧ / ص١٢١. ثم سجل المحكمة الكبرى بدمشق رقم ٢
- (٨) انظر: سجل المحكمة الكبرى بدمشق رقم ١٢٠١/٢٢١ ــ ١٢٠٣هـ. ص٣٤ وص٢٠٨

# 



المارة ويحقيق

الجيلاني بز المحسّاج يحيي

Terkine Divanet Vakfi
is a ansivlopedisi
ling haresi

Veril

Fesnit Aug 1 961.1

دُارالفَربالإسلامي سَيروت انتشار الشّرف بإفريقيّة على الأشراف وظهور خطّة نقيب الأشراف بتونس

اعلم أنَّ الكلام على انتشار الشَّرف بإفريقية، وهي البلاد التونسية، يدعو بادىء دي بدء للتعريف كيف ظهر الشَّرف بين النَّاس من ذريّة الحسن والحسين ابني عليّ وفاطمة بنت رسول الله ﷺ. ذلك أنّ الخليفة الرّابع عليًّا ابن أبي طالب، كرم الله وجهه، خرج بعد أن بويع له بالمدينة المنوَّرة إلى الكوفة واتّخذها دار خلافته، وبها استشهدَ في سنة 40 للهجرة، ثم كان ما كان من تنازل ابنه سيّدنا الحسن عن الخلافة ورجوعه لسكني المدينة، وظهور نسله هنالك بالحجاز، وكان تنازله مثيراً لسخط شيعته لأنّه قطع به أملهم، وسوّد وجوههم على ما حكاه أهل التاريخ. وأمّا أخوه سيّدنا الحسين، فقد خرج أيضاً بعد بيعة يزيد إلى العراق واستشهد هناك بكربلاء، وبمشهده عظم الخلاف واشتدّت الإحن والبغضاء بين العلويين والأمويين، فكان عمّال الأمويين ينقضون آثار العلويين ويكيدون لهم حذراً من ثائرتهم، وكان العلويّون لا يجد أحد غفلة إلّا انقلب ملتحقاً بالبلاد التي بها أشياع أبويهم، وكان حينئذٍ ما يلي العراق، بل بلاد العجم، فجمع شيعة العلويين لأسباب محلُّها غير هذا الموضع، وأهمُّها أسباب سياسية تنوسي الغرض منها بانقراض الأجيال، وإبهام المصطلحات والأقوال، فهنالك تكاثر ظهور العلويّين ونموّهم في أوائل القرن الثاني، ومن الجهات التي تكاثروا بها سجستان، وطبرستان، وجرجان، والبلخ، والري، والديلم، كما كان بعضهم يأوي إلى مصر، إذ لا يعدم هنالك طائفة من شيعتهم، وفي خلال ذلك كثر

0 0 MM 2006



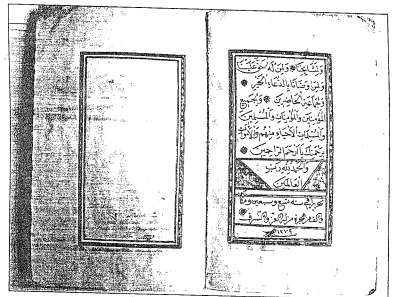
صفحة من تاريخ تونس

# كيف انتشر الشرف بافريقية ومتى ظهرت خطة نقيب الاشراف بتونس

بقلم العلامــة المورخ سيدي محمد بن الخوجة مستشار الحكومــة التونسية

اعلم ان الكلام على انتشار الشرف بافريقية وهي البلاد التونسية يدعو بادي. بدء للتعريف كيف ظهر الشرف بين الناس من درية الحسن والحسين ابني على وفاطمة بنت رسول الله صلى عليه وسلم. ذلك ان الحليفة الرابع عليا ابن ابي طالب كرم الله وجهه خرج بعد ان بويع له بالمدينــة المنــورة إلى الكوفة واتخذها دار خلافته وبها استشهد في سنة ٤٠ للهجرة ثم كان ماكان من تنازل ابنه سيدنا الحسن عن الخلافة ورجوعه لسكني المدينة وظهور نسله هنالك بالحجاز وكان تنازله مثيرا لسخط شيعته لانه قطع به الملهم وسود وجوههم على ما حكاة اهل التاريخ والما اخوة سيدنا الحسين فقد خرج ايضا بعد بيعة يزيد الى العراق واستشهد هناك بكربــــلا وبمشهد؛ عظم الخـــلاف واشتدت الاحن والبغضاء بين العلويين أو الامويين فكان عمال الامويين ينقضون ءاثـار العلويين ويكيدون لهم حذرا من ثـائرتهم وكان العلويون لايجد احد عفلة الا انقلب ملتحقا بالبلاد التي بهـا اشياع ابويهم وكانب حينئذ ما يلي العراق بل بلاد العجم فجمع شيعة العلويين لاسباب محلهـا غير هذا الموضع واهمها اسباب سياسية تنوسى الغرض منها بانقراض الاجبال وابهام المصطلحات والاقوال فهنالك تكاثر ظهور العلويين ونموهم في اوائل القرن الثاني ومن الحهات التي تكاثروا بها سجستان وطبرسشان وجرجان والبلسخ والري والديلم كماكان بعضهم ياوي الى مصر اد لايعدم هنالك طائفة من شيعتهم وفي خلال ذلك كثر ما ظهرت منه دعاة للمطالبة بحق الخلافة مطالبة عقيمة الى ان قامت الدولة العباسية فبعثت روحا جديدة في نفوس العلويين لان الدولة العباسية بنيت على الامامة للرضا من ءال البيت والعلويين اعرق في النسب فاطلع بعضهم قرنه وكشر عن نابه وشق عصا الطاعة في وجه الدولة العباسية وكانت في بدايـــة امرها مضطرة لمقاومة المنازعين فحدث من سفك دماء العلويين في صدر الدولة العباسية ما حفظــه

Hafız Ahmed Şevkî'nin kırmızı mürekkeple yazılı adı



İcâzetnâmenin ketebe sayfası

### NAKİBÜ'L-EŞRÂF ABDULKADİR EFENDİ TARAFINDAN VERILEN 1008/1600 TARİHLİ SİYÂDET HÜCCETİ

Murat SARICIK (\*)

### Özet

Bu makalede, Nakîbü'l-Eşrâf Abdulkadir Efendi'ye ait 1008/1600 tarihli siyadet hüccetinin tahlili konu edilmektedir. Bu siyadet hücceti, 'Sekiz Numaralı Sâdât Defteri'nin basında bulunmaktadır. Defter Abdulkadir Efendi'nin nikâbeti dönemine aittir. Siyadet hücceti beş ana bölümden oluşur. Bölümler; Davet, Başlangıç Formülü, Metin, Tarih ve Suhûdu'l-hâl rükünleridir. Hüccet, Osmanlı Diplomatiği bakımından önemli bir belge niteliğindedir. Ayrıca çağının seyyidlere bakış açısını yansıtması bakımından da dikkat cekicidir.

Anahtar Kelimeler: Nakîbü'l-Eşrâf, Siyadet Hücceti, Diplomatik, Rükün, Davet, Başlangıç Formülü, Şuhûdu'l-Hâl.

### Huccah of Siyâdah dated 1008/1600 be Awarded by the Naqîb al-Ashraf 'Abb al-Qâdir Efendi

### Abstract

This article analyse the document of huccet-i siyadet of Nakibu'l Ashraf Abdulkadir Affandi (1008/1600). This document of Siyadet Hucceti is in the beginning of booklet of Daftar-i Sadat on the number of 8. This booklet is in the time of Nakib of Abdulkadir Affandi. Siyadet Hucceti has five main chapters: davet, formula of begining, text, date, and the principals of Shudu-l hal. Huccet is very important document for Ottomans diplomacy; it also reflects the view towards Sayyids at that time.

Key Words: Nakibu'l Ashraf, Siyadet Hucceti, Diplomacy, davet, formula of begining, Shudu'l- hal.

<sup>\*)</sup> Prof. Dr., Süleyman Demirel Üniversitesi İlahiyat Fakültesi Öğretim Üyesi. (e-posta: saricik@sdu.edu.tr)

### ISTITUTO PER L'ORIENTE C. A. NALLINO

eretto in Ente morale con decreto del Presidente della Repubblica n. 468, 5 gennaio 1953



VIA A. CARONCINI 19 – 00197 ROMA **5** 06/8084106 - 06/8080710 - Fax 06/8079395

c./c. postale: 28411007 e-mail: ipocan@libero.it

L'Istituto per l'Oriente, fondato il 13 marzo 1921, si propone di sviluppare la ricerca scientifica sul Vicino Oriente e sul mondo islamico al fine di diffonderne la conoscenza e di promuovere la cooperazione nei rapporti internazionali, pubblicando la rivista Oriente Moderno, stampando opere di carattere precipuamente divulgativo, ma sempre ispirate a rigorosi criteri scientifici, istituendo una biblioteca specializzata nella sua sede, promuovendo conferenze, corsi di lingue ed ogni altra attività culturale e favorendo accordi di collaborazione scientifica con altre istituzioni italiane e straniere aventi finalità analoghe.

In base all'art. 12 dello Statuto del 26-9-1997 (approvato con D.M. del 23-1-1998 e pubblicato sulla G.U. Serie generale n. 40 del 18-2-1998), il Collegio di Direzione Scientifica dell'Istituto è composto da tre Consiglieri che, a norma dell'art. 16, devono essere scelti fra "professori di ruolo di materie relative agli scopi sociali".

Con le elezioni del 19-12-1998 le cariche sociali per il triennio 1999-2001 sono state costituite nel modo seguente:

Presidente:

Prof. Francesco Castro (Università degli Studi

di Roma "Tor Vergata")

Vice Presidente:

Prof. CLELIA SARNELLI CERQUA (IUO di Napoli)

Consiglieri scientifici:

Prof. Daniela Amaldi (Università di Pisa) Prof. Pier Giovanni Donini (IUO di Napoli)

Prof. GIULIO HASAN SORAVIA (Università di Bologna)

Consiglieri:

Prof. CLAUDIO LO JACONO (TUO di Napoli)

Prof. Angelo Scarabel (Università "Ca' Foscari"

di Venezia)

Direttore della Rivista:

Prof. CLAUDIO LO JACONO

Per la traslitterazione dall'arabo si adotta il seguente criterio:

', b, t, t, g, h, h, d, d, r, z, s, s, s, d, t, z, ', g, f, q, k, l, m, n, h, w, y, a, ī, ū, à, (alif magsūrah), ah-at (tā' marbūtah), al- (anche davanti a lettere "solari"), ay, aw (dittonghi), ayy, iyy.

La Rivista, con minime varianti, fa proprio il sistema di riferimenti bibliografici suggerito dalla normativa ISO 690 (Bibliographical references, Content, form and structure).

La rivista Oriente Moderno, di carattere puramente e imparzialmente informativo, non ha opinioni sue proprie; anche i pareri espressi negli articoli originali che ospita rappresentano soltanto il pensiero personale dei rispettivi autori.

# ORIENTE MODERNO

18/79, 2-1999

RIVISTA D'INFORMAZIONE E DI STUDI PER LA DIFFUSIONE DELLA CONOSCENZA DELLA CULTURA DELL'ORIENTE SOPRATTUTTO MUSULMANO



### THE ROLE OF THE SADAT/AŠRĀF IN MUSLIM HISTORY AND CIVILIZATION IL RUOLO DEI SĀDĀT/AŠRĀF NELLA STORIA E CIVILTÀ ISLAMICHE

Proceedings of the International Colloquium Atti del Convegno Internazionale (Roma, 2-4/3/1998)

> Edited by / a cura di Biancamaria Scarcia Amoretti e Laura Bottini

lecture, plus séricuse et plus réaliste de cette période, qui ne porte pas préjudice à l'histoire et de tâcher d'évaluer à sa juste mesure, l'oeuvre du Sultan Mehmet le Conquérant et son rôle dans l'histoire ottomane et mondiale.

Abdeljelil Temimi, Études sur les Relations Avabo-Ottomanes et Turques, 2 aghouen 2000, IRCICA Ktp. 39560

MARY CAR

# ROLE DES SADAT-ACHRAF DANS L'EMPIRE OTTOMAN : QUELQUES CONSIDERATIONS

Chroniqueurs, historiographes, voyageurs et historiens sont unanimes pour évoquer le profond respect des Sultans ottomans à l'égard de la religion musulmane et de son prophète ; la prononciation du simple nom de Dieu se fait avec grande soumission et révérence (1). Le Sultan va jusqu'à dire que s'il y a trahison nous en remettons la punition entre les mains de Dieu, notre Seigneur (2). Le premier acte politique lors de l'investiture de chaque Sultan consistait donc à recevoir l'étendard sacré (3) et les quelques signes en provenance, disait-on, du prophète en se rendant sur la tombe d'Eyyoub, compagnon du prophète, transformée en mosquée après sa découverte lors de la prise de Constantinople en mai 1453 ; ces gestes accomplis légitimaient aux yeux des musulmans, la place qui revenait aux Sultans pour les faire bénéficier d'un prestige et d'un caractère auguste, réservés au chef de la religion et au successeur du prophète (4); certains Sultans allèrent jusqu'à se rendre trois fois par semaine à une Médersa pour assister uniquement à la lecture et à l'interprétation du Coran (5).

C'était un phénomène extrêmement significatif pour un premier dirigeant politique qui veillait aux destinées d'un aussi vaste Empire, complexe et en pleine mutation socio-économique et il est fort étonnant que le Sultan se préoccupât ainsi de l'interprétation du Coran trois fois par semaine; c'est là un témoignage de cette forte sensibilité religieuse manifestée tout au long de l'histoire ottomane par la majorité des Sultans.

D'ailleurs le nombre de mosquées, tekkes et zawiyas était impressionnant à Istanbul ; le chiffre de 22 000 édifices fut avancé (6) ; le même phénomène de la multiplication des édifices religieux se répète non seulement en Anatolie mais dans presque tout l'espace territorial ottoman et musulman (7). Ainsi la religiosité des Sultans ottomans se

<sup>(1)</sup> Thevenet, Jean, L'Empire du grand Turc, vu par un sujet de Louis XIV, présentation de François Billaçois, p. 123, Paris, 1965.

<sup>(2)</sup> Hammer, Histoire de l'Empire ottoman, t. 6, p. 9.

(3) Baron d'Ottenfets, Souvenirs de ma vie ; manuscrit. Voir notre étude : "Le souvenirs de ma vie",

in AHROS, nº 1-2, pp. 107-113, Zaghouan, 1990.

(4) Ibidem, cf. G. Veinstein, "L'Empire oltoman dans sa grandeur au XVIe siècle" in Histoire de P. Mantran, p. 168, Paris, 1989.

l'Empire Ottoman, sous la direction de R. Mantran, p. 168, Paris, 1989.

<sup>(6)</sup> Mantran, Robert, La vie quotidienne à Constantinople au temps de Soleiman le Magnifique et de ses successeurs (XVIe et XVIIe siècles), p. 113. Paris, bien que le chiffre soit gonflé comme l'avait constaté Prof. Mantran, le nombre de 6000, présenté par le voyageur Grelot, paraît crédible.

<sup>(7)</sup> Il serait probablement utile d'en énumérer les édifices à caractère religieux non seulement dans les quartiers populaires ce qui a été déjà réalisé partiellement, mais également dans l'espace territorial de chaque cité ou ville.

# The Sancak of Jerusalem Between Two Invasions (1798-1831) Administration and Society

Thesis Submitted for the Degree

"Doctor of Philosophy"

by

'ADEL MANNA'

Submitted to the Senate of the Hebrew University of Jerusalem

December 1986

- Marlishis 1- Esrat, s-208-

Nalobel - Estas

نقو

السيدة نفيسة رضي الله عنها بنت الحسن بن زيد بن الحسن بن على بن أبى طالب رضي الله عنهم وزوجة اسحاق بن جعفر الصادق بن محمد الباقر بن على بن زين العابدين بن الحسين بن على بن ابي طالب . وقد أتت مع زوجها من المدينة إلى مصر ِ هاربين من إضطهاد العباسيين . وقيل أنها كانت فيمن صلى على الإمام الشافعي عند موته سنة ٢٠٤ هـ . وتوفيت السيدة نفيسة في شهر رمضان سنة ٢٠٨ هـ وقبرها لايزال من المقابر المشهورة بالقاهرة وفي متحف الفن الاسلامي بالقاهرة «دار الآثار العربية» قطعة خشبية عليها كتابة تاريخية من قبر السيدة نفيسة ونصها: «بسم الله الرحمن الرحيم رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت إنه حميد مجيد . هذا مشهد السيدة نفيسة ابنة الحسن بن زيد بن أمير المؤمنين الحسن بن أمير المؤمنين على بن أبى طالب صلوات الله عليهم أجمعين . توفيت السيدة نفيسة صلوات الله عليها في شهر رمضان المعظم سنة ثمان ومائتين .

س . ك

# نقابة الطالبيين «الأشراف»

منع الدين الإسلامي التفرقة بين المسلمين سواء كانوا عربا أم غير عرب ، وأهملت تماما فكرة العصبية المتمثلة في النسب والدم والمال ، غير انه كان من الطبيعي وبعد أن يحظى أهل بيت النبي باحترام كافة المسلمين ، ومن ثم وجد نوع من شرف الانتاء إلى بيت الرسول ، فأطلق على أهل البيت النبوي «الاشراف» .

وقد إختص الأشراف - أهل بيت النبى - بكثير من الاختصاصات والتشريف من أهمها : تخصيص رواتب حكومية تصرف لهم في كل شهر ، مع تحريم إجراء الصدقة على مواليهم . كذلك كان لهم قضاه تنظر في أمورهم ، كم كان عليهم نقيب منهم يعينه الخليفة .

وانقسم الأشراف من أهل بيت النبي إلى قسمين : العباسيون والطالبيون وقد تولى أمر كلا القسمين نقيب واحد واستمر ذلك حتى القرن الرابع الهجرى ، ففى أو اخر هذا القرن ضعف نفوذ العباسيين وازداد الطالبيون قوة ، مما تبعه رغبة الطالبيين في الإستقلال وإقامة نقابة

خاصة بهم .

ومن ثم صار للطالبيين نقيب خاص بهم يسمى «نقيب الطالبيين» ويختار من بين شيوخ الأشراف الطالبيين وأجلهم قدرا ومن اختصاصه النظر في أمورهم، ومنع من يدخل فيهم من الادعياء، وإذا ارتاب في أحد أخذه بإثبات نسبه، وعليه أن يعود مرضاهم، ويمشى في جنائزهم، ويسعى في حوائجهم، ويأخذ على يد المعتدى منهم ويمنعه من الاعتداء . غير أن هذا النقيب كان لا يستطيع أن يقطع في أمر من الأمور الهامة إلا بعد الرجوع إلى رأى ومشورة مشايخ الطالبين .

ومن الأمور الهامة أن هذه النقابة حملت إسم «نقابة الطالبيين» حتى نهاية الذولة الفاطمية . أما بعد ذلك وخلال عصرى الأيوبيين والمماليك فقد اطلق عليها إسم «نقابة الاشراف» .

ح . ز

# النقسود

كان الذهب قاعدة النقد فى مصر قبل الفتح العربى ، وبالرغم من استعمال نقود أخرى مساعدة من الفضة والبرونز فإن الذهب وحده كان هو النقد القانوني .

وبعد الفتح العربي أبقى العرب على كل النقود المتداولة بشاراتها الوثنية والمسيحية وبحروفها المختلفة (البهلوية واليونانية والفارسية)رغبة منهم في المحافظة على الاستقرار الاقتصادي .

ومنذ عهد عمر بن الخطاب بدأت الكتابات العربية تظهر على القطع النقدية مع الابقاء على الشارات غير الاسلامية ، وعندما اعتلى عرش الخلافة الأموية عبيد الملك بن مروان سنة ٦٥ – ٨٦ هـ/٧٠٥ – ٧٠٥ م عمل على تطوير النقود وصبغها بصبغة قومية .

وقد كشفت حفائر الفسطاط عن سلسلة من النقود البرونزية فى مصر الأموية وتحمل اسماء الولاة أو عمال الخراج الذين تولوا أعمالهم فى مصر ، مثل فلوس القاسم ابن عبيد الله عامل خراج مصر سنة ١١٦ – ١٢٤ هـ ، وفلوس عبد الملك بن مروان والى الخراج فى مصر سنة





# Osmanlı Devleti'nde Nakîbü'l-Eşrâflik Kurumu

DOÇ. DR. MURAT SARICIK Süleyman Demirel Ünivesitesi İlahiyat Fakültesi / Türkiye

### 1. Seyyidlerle İlgili Ayetler, Hadisler ve Osmanlı Öncesi İslam Devletlerinde Nikabet

z. Peygamber soyundan olanlara genel anlamda "Seyyid" veya "Şerif" denilir. 1 Fakat Özel anlamıyla Hz. Hasan soyundan olan erkeklerin adı önüne şerif, kadınların adı önüne şerife unvanı eklenirdi. Yine aynı şekilde, Hz. Hüseyin soyundan gelen erkekler Seyyid, kadınlar Seyyide unvanı alırlardı. "Sâdât" Seyyidin, "Şürefa" ve "Eşrâf" da şerifin çokluk şeklidir. İslam öncesi şerif unvanı Kâbe'nin çok muteber on vazifesini yapan on kişi için kullanılıyordu. Abbasi sonrası devirde Seyyid veya şerif denince Hüseyni ve Hasani olanlar anlaşılırdı.<sup>3</sup> Ayrıca Elh-i Beyt, Âl-i Beyt ve Zi'l-Kurba terkipleri de genel manada Seyyidleri ifade eder. Hadis-i şeriflere binaen bilhassa İslam'ın ilk devirlerinde Alevilere (Hz. Ali Soyu) ve Talibilere (Ebu Talib Soyu) de Seyvid unvanı verilmişti. Biri Seyyid diğeri Şerif ana-babanın çocuğu "Seyyid-Şerif" unvanlarını alıyordu.<sup>4</sup> Başta Peygamberimizin birçok unvanlarından

biri de bey, efendi, reis, malik ve mevlâ manalarına gelen Seyyiddir: Seyyidu'l-Halk, Seyyidu's-Sekaleyn, Seyyid-i Nev-i Beşer ve Seyyid-i Kâinât gibi.<sup>5</sup>

Asr-ı Saadet'ten beri Seyyidlerle ilgili uygulamaların ve daha sonra Nikabet'in (Nakîbü'l-Eşrâflık) kurulmasında Seyyidlerle dolaylı veya doğrudan ilgisi bulunan ayet ve hadislerin önemli rolü vardır. Ahzab suresi 33. ayeti, Ehl-i Sünnet'in Ehl-i Beyt mefhumuna dayanak olan âyettir. Bu ayette Allah, Elh-i Beyt'i ricsten, yani günah kirinden temizlemeyi istediğini belirtir. Ehl-i Beyt'e zekatın haramlığı da, bu ayetin yorumuna dayandırılır.<sup>6</sup> Ayrıca Hz. Peygamber'e ve Âl-i Beyt'e salât ve selamla ilgili ayet de<sup>7</sup> Seyyidlere sevgi ve

saygı tavrında olmak açısından onları ilgilendirir. Saffat suresi 130. ayeti ve orada geçen "Âl-i Yâsin", Seyyidlerle ilgili görülür. Nakibü'l-Eşrâf unvanlarında "Mazhar-ı Âl-i Tâha ve Yâsin" ifadeleri bu görüşü destekler. Ayrıca "Yâ Tahir= Ey Temiz İnsan" diye yorumlanan Taha suresi birinci âyeti de, Seyyidlerle ilgilidir. Âl-i Tâha; Âl-i Beyt demektir. 9

Seyyidlerle ilgili belge ve evraklarda en çok karşılaşılan ve özellikle Seyyidliği sabit olanlara N. Eşraf mahkemeleri tarafından verilen siyadet (Seyyidlik) hüccetlerinde kendisine en çok rastlanan ayet, Şurâ suresi yirmi üçüncü ayetidir. Bu ayet Kurba'ya yani Ehl-i Beyt'e sevgi (meveddet) emreder. 10 Seyyidlere hürmet ve tazim delili kabul edilen âyetlerden biri de Ahzab suresi altıncı ayetidir. 11

Âli-İmran suresinin "Mübahelel Lanetleşme" ayeti de Hz. Fatıma evladının; Rasulullah'ın oğulları yerine olduğunu gerektiren bir olayı sonuç verdiğinden, Seyyidleri ilgilendirir. <sup>12</sup> Ayrıca Enfal 33, Al-i İmran 39, Zuhruf 1, Haşîr 6 ve İbrahim suresi, 6, 24 ve 25. ayetlerini de aynı konuyla ilgili olarak zikredebiliriz. <sup>13</sup>

Nikabet'in Abbasilerde, <sup>14</sup> daha sonraki İslam devletleri Fatimiler, Zengiler, Eyyubiler, İlhanlılar, Memlûkler ve Selçuklularda kurulmasının ikinci önemli faktörü de, Ehl-i Beyt'le ilgili hadisler olarak değerlendirilebilir. <sup>15</sup>

Asr-1 Saadet'te Seyyidlerin geçimi konusunda, fey ve ganimetlerden kendilerine hisse/pay ayrılmıştır. Hisse dağıtımın Haşim ve Muttalib oğulları birlikte yer almışlardır. Bu uygulamanın benzerleri Raşit Halifelerce de sürdürülmüştür. Asabiyet ve Haşimi rekabetinden dolayı Emevi Hilafeti'nin Seyyidlere karşı tutumu genelde olumsuzdur.

Talibîlerin (Ebu Talib soyu) işleri ile ilgilenmek üzere ilk kez nakib unvanı



Nakibü'l-Eşraf

# دور السادات الأشراف في الدولة العثمانية \*

# 1. د. عبد الجليل التجميحي

يتفق الاخباريون والمؤرخون والرحالة على القول بأن السلاطين العثمانيين كانوا يبدون احتراما عميقا للدين الاسلامي ونبيه محمدا وكان التلفظ باسم الله ، يتم بخشوع وتبتل كبيرين (1) ، بل أن بعض السلاطين يذهبون حتى الى القول بأنه اذا سجلت خيانة ما ، فإنهم يلتجثون الى العلى القدير الأخذ القصاص منه (2). ومن هذا المنطلق فإن أول المواقف السياسية والدينية للسلاطين ، عندما يتقلدون السلطة السياسية العليا ، كانت تقضي باستلام العلم الأخضر (3) وبعض المخلفات التاريخية والتي درج على الاعتقاد بأنها متأتية من الرسول كما أن السلاطين يتحولون مباشرة الى قبر الصحابي أيوب ، أحد أصحاب الرسول ، وحيث اكتشف قبره أثناء فتح القسطنطينية في شهر ماي 1453 ، ليتحول بعد ذلك الى جامع ومزار للتبرك به. ولا شك أن أداء هذه المناسك قد قننت في أعين جميع المسلمين ، مكانة السلاطين العثمانيين ومنحتهم الصبغة الدينية اللائقة باعتبارهم نظريا وعمليا ورثة النبي باعتبارهم خلفاء على الأمة الاسلامية (4). وكان بعض السلاطين يترددون ثلاث مرات في الاسبوع على إحدى المدارس لحضور تلاوة وتفسير القرآن الكريم (5) ، وهذا ما عد

\* قدمت هذه الدراسة في المؤتمر الذي انعقد فيما بين 2 و4 مارس 1998 برحاب جامعة روما حول : دور السادات / الاشراف في

Thevenet, Jean, l'Empire du grand Turc, vu par un sujet de Louis XIV, présentation de (1) François Billaçois.

(الامبراطورية التركية الكبرى كما شاهدها أحد مواطئي لوي الرابع عشر) ، تقديم فرانسوا بلاشو ، من 123 ، باريس . 1965

Hammer, Histoire de l'Empire ottoman.

(2) تاريخ لامبراطورية لعثمانية ج. 6 ، ص9 .

Barond Otenfets, Souvenis de mavie, manuscrit

عثرنا على هذا المخطوط في أرشيف زغرب ، وقد قعنا بتقديم بعض محاوره في دراستنا التالية : مخطوطة "ذكريات حياتي" للبارون فرنسوا دنتفيلس ، سفير النمسا باستانبول (1823-1833) في المجلة التاريخية العربية للدراسات العثمانية ، عدد 3-4 ، من 31-39 ، منشورات المؤسسة ، زغوان ، 1991 .

G. Veinstein, "l'Empire ottoman dans sa grandeur au XVIe siècle" in الرجم نفسه ، راجم ايضا : (4) Histoire de l'Empire Ottoman.

(الامبراطورية العثمانية في أوج عشمتها خلال القرن السادس عشر) ،تحت اشراف الاستاذ روبار منتران ، باريس . 1989

إن هذا الكتاب المهم جدا والذي يمثل مساهمة جوهرية فرنسية بحتة في مسار البحث التاريخي عن الدولة العثمانية ، إقد تمت ترجمته مؤخرا بالقاهرة وهي ترجمة تجارية سيثة ومحشوة بالأخطاء قام بها:

(5) هامر ، نفس المرجع ، ج 14 ، ص 70 .

المجلة التاريخية المغاربية لفخورة بقيامها بهذا الدور الحضاري باعتبارها مدرسة بحالها، لها روادها وانصارها والمدافعون عنها في تونس والمغرب والمشرق العربيين وكذا في أوربا وامريكا.

كلمة أخيرة نسوقها في هذه المقدمة، وهي أن المجلة التاريخية المغاربية تشكل احدى الانجازات المعرفية التي حققناها خلال مسيرتنا الجامعية، اد وفقنا في بناء أول مدينة خاصة متكاملة الاقسام للمعرفة والبحث العلمي في العلوم الانسانية والاجتماعية ونعنى بنها : مؤسسة التميمي للبحث العلمي والعلومات والتي أصبحت أحد المنابر المعرفية المشرفة على الصعيدين العربي والدولي، وقد سجل رصيدها اليوم أكثر من سبعين كتابا مرجعيا نشرت بعدة لغات ودوريتين أخريين هذا فضلا عن قواعد معلومات فريدة في عدة تخصصات، وهو الامر الذي لم تحققه عشرات الجامعات والكليات والتي أشرف على حظوظها مسؤولون جامعيون أقل ما يقال فيهم أنهم قاصرون وعاجزون وغير مؤهلين لتحمل المسؤولية الحضارية والمعرفية المنوطة بعهدتهم عندما أوكل اليهم عن غير جدارة الاشراف على جامعاتنا وكلياتنا وقاموا بتحجيم فعالياتها واشعاعها وفرضوا عليها انحصارا رهيبا مغاربيا وعربيا ودوليا ما زال بينا للعيان اليوم، ولنا عودة الى هذا الملف، اذ التاريخ لم يقل بعد كلمته حول مسيرة الجامعات العربية عموما والتونسية على وجه الخصوص لندلي بشهادتنا حول هذا الملف الغيب منذ أربعين سنة.

وفي الختام نرفع شكرنا وامتناننا لجميع المشاركين الدين ساهموا في تحقيق النجاح العلمي الباهر والذي يخدم السلم بين الشعوب والأفراد، اذ لا سلم بدون معرفة دكية وفاعلة. أن هذا النجاح العلمي شرف ليس فقط تونس ولكن أيضا الوطن العربي، مؤملين مواصلة رسالتنا البحثية من خلال منبر المجلة التاريخية المغاربية وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون.

أ. د. عبد الجليل التميمي

زغوان في 98/5/5

Mecelletöt-Tarihiyyetil-Magribiyya, sere: 25/aded: 91-92 (1998) s. 379-388.

BCICA

## ATATÜRK ÜNIVERSITESI İLAHİYAT FAKÜLTESI'NDE HAZIRLANAN DOKTORA TEZLERİ

ARICIK, MURAT

Osmanlı İmp. Nakıbû'l-Eşraflık Müessesesi

İslâm Kur. Tarihi

Erz.,1989

J. G.

128 MAYIS 1993

# Nakibil - egraf

ROWART, Stephen and Pandy CEAC 5.410 1353 (AMSTERBAM NAQIB al-ASHRĀF, Marshall of the Nobility, an honorary function in existence in the larger Arab Moslem communities since the time of the 'Abbāsid\* caliphs. The Naqīb al-Ashrāf is elected from among the descendents of al-Hasan\*, the Prophet's grandson, (ashrāf sing. sharīf\*, noble), enjoying a social prestige comparable to that of the aristocracy in European countries. It is his duty to keep the genealogical registers of these noble families, to see that their conduct of life is in accordance with their position; and in general to uphold their reputation in the eyes of the people. At the time of the Ottoman Empire the influence of the Naqīb al-Ashrāf frequently surpassed or at least equalled that of the highest government officials in his territory. Today the title is not much more than a conventional distinction hereditary in some families, without any practical significance.

Nalibil Essaf

نقابة الاشراف

الإسكامي. س١٣: ع٧(٦/ ١٩٩١م) ص ٢٤\_ ٣٩.

١٥٤٥ عبدالمالكسيد.«نقابةالاشرافودورها في نشر الوعـي الديـني». التـصوف

FFPS

2 | ARALIK 2000

عبد الجبار الرفاعي، موسوعة مصادر النظام الاسلامي، ج. السابع، "الاعلام والتبليغ الاسلامي"، قم ١٤١٧، ٥٦٥ 927