Tez başlığı: Kanunî Sultan Süleyman devrinde Arapça şiir yazan Türk şairleri.
Danışman: Prof. Dr. Ali Alparslan. こらい たましている。 Polic できる。 Dolc Tezi hazırlayan: Beşir Amir. Ens. no: 1495. Tarih: 1984.

u Siir"

Lewis, " Islam, " C. II, S. 173

SiiR

- Mescide siir.

Ayni, Um de C. 4.5. 83

۱۱ مر ۱۲۶۲ " بررسی مقام شعر در اسلام ". اطلاعات ( ۹ فروردین ۱۳۶۳ ) :ص ۱۱.

TYT MIN KASIM MAN

مقدمهای بر چگونگی برخورد قرآن با شعر و شاعران ،

۲۶۰۱ " بررسی شعر در قرآن " ،اطلاعات ( ۱۵ فروردین ۱۳۶۳ ) ،ص ۱۱ او ا

- SAM جري AiR جري

شعراء الشام في القرن الخامس الهجري

نوقشت في كلية الآداب بجامعة دمشق مؤخراً رسالة علمية بعنوان «شعراء الشام في القرن الخامس الهجري»، حصل صاحبها محمد فائز سنكري طرابيشي من حلب على درجة الدكتوراه بتقلير جيد جداً.

وكانت النشرة قد أشارت إلى تسجيل هذه الرسالة في الصفحة ٢٢ من العدد ١٨.

Edebirat

soir soir

N WASIM

Mccelleta L. Ezher, VIII, 513-516

IBN al-ATHIK (Diya' al-Din Nair Allah ibn

Nuhamnad al-Jazari)

al-Mathal al-sa'ir fi adab al-katib

wa'l-sha'ir. [A treatise on the art of
 al-fluri and Badawi Tabanah.]

Kaktabat Nahdat Miar: Cairo, 1959 
8°.

10 1 KASIM 1998

3669

۲۴۲۸ "ادبیات متعهد و سیر آن از آغاز اسلام تا کنون". دانشگاه انقلاب، سال ۴، ش ۴۱ (آبان ۱۳۶۳): ص ۲۵-۲۷، ۶۵۰ (آبان ۱۳۶۳): ص ۲۵-۲۷، ۶۵۰ (ص) در زمینه ادب و اولین شعرای مسلمان و متعهدی که در خدمت حضرت رسول اکرم (ص) بودند.

Fâir (ler) [Hemdan leabilesimm furusiye, hamaset ve tefathur paidleri)

Hasan Isa. Firu Hendon 63-75:

Sair

Aluss, Ruhuil-Means, XIX, 145-Dist Ktg 187-214 AZN-R 151

4 STIR"

Farsqa da siir

Rypka, "History --- ," S. 91 - 108

Sounder

( Gynübiter devni)

SAIR,

M.B. Loraine,

"A memoir on the life and poetral --- ",

Bahar Melit Suara

n 8 OCAK 1006

Tez başlığı: Osmanlılar döneminde Farsça şiir söyleyen şâirlerin eserlerinin yazmaları.

Danışman: Prof. Dr. Nazif Hoca.

Danışman: Prof. Dr. Nazif Hoca.

Tezi hazırlayan : Mustafa Çiçekler. Ens. no : 86/251. Tarih : 1989.

2284. Irak muasir Türk şairleri antolojisi / Ziyat Akkoyunlu ...

– Ankara : Kültür Bakanlığı, 1991. – IX, 662 S. – (Kültür Bakanlığı yayınları ; 1360 : Türk dünyası edebiyati dizisi ; 24)
Inhalt: Anthologie zeitgenössischer irak-turkmenischer Dichter.

– Text türk.
ISBN 975-17-0949-0

32 A 6094

& Sair

Tahricu'd-Delaila ti's-Sennyye, 212-220.

D. Bas; 3227

الشاعر

4.4

الهادی الی موضوعات نهج البلاغة 1995 NISAN 1995

الناط العلم والدى في مرالا أو الالوس 5,460 \_

Eyyübiler posetilde

\_ Meneri, Eerhuil. Mislim c. 155. 11

SAIR

- Cahiliyye deur sairleri -

953 Allieur

El-Mufassal- IX, 77 vJ.

Amir, Beşir. "Kanuni Sultan Süleyman devrinde Arapça şiir yazan Türk şairleri." Doktora Tezi. İstanbul Üniversitesi, 1984. XII, 310y. (Danışman: Prof. Dr. Ali Alparslan)

12 AGUSTOS 2006

SAIR

2 wettler, U. The poet and the prophet JSAI.C. I., S. 313-387, 1984 (SE-RUSALEU)

Not: Bu makale "Peygemberlik" posetindedir.

٣٠١٥ - ٢٤٣٨ عبداللهي،رضا شعروشا عردرچشم اندازاسلام" .كيهان(١٨ آذر١٣۶٢):ص ٢-

- Kadin 10 HAZIRAN 1995 Sal

YILDIZ,

Naciye "Mutasavvıf Türk Kadın Şairleri Üzerine Bir Araştırma", Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi, (Danışman: Prof. Dr. Abdurrahman Güzel), Gazi Üniversites Gazi Eğitim Fakültesi, Türk Dili ve Edebiyatı Bölümü, 1987, 242 S.

2921 RIZVI, Khurshid. The status of the poet in Jāhiliyya. Hamdard Islamicus, 6 ii (1983) pp.97-

· Silk Sair

HADI HUSSAIN. Conseption of poetry and the poet. Iqbal: poet-philosopher of Pakistan, ed. Hafeez Malik, 1971, pp. 327-346.

Silrue sair Kaurem,

- معراء ودواوين - تأليف عبد الوهاب الصابوني - بيروت ١٩٧٨ م .

Savieronivantar

1 9 EKIM 1000

SAIR

شعراء ينبغ وجهينة • القاهرة ، مطابع الناشر العربي ، ١٩٧٣ م • ج ۱۷٦،۱ ص ٠

- ــ يضم لكتاب تراجم شعراء وجهينة ونماذج من أشعارهم
- \_ الفصل الأول: شعراء ينبع \_ الفصل الثاني \_ شعراء جهينة
  - \_ عدد التراجم ٢٧ ترجمة للشعراء ٠

799

ENIM 1990

شعراء هجر من القرن الثاني عشر الى القرن الرابع عشر • القاهرة : مطبعة الفجالة ، ١٣٧٩ هـ/١٩٥٩ م •

۲۱۶ ص ۰

- \_ من مقدمة المؤلف ص ٥ : ( هذا الكتاب يعرض الاتتاج الشعرى لشعراء هذا الاقليم هجر ( الاحساء ) في الفترة الأخيرة التي تشمل حكم الأتراك العثمانيين ثم حكم آل سعود وهي فترة ثرة في تاريخ الأحساء الأدبي) •
- \_ ص و : ( ويعرض هذا الكتاب شعر ثلاثةقرون مرت على هجر ويتقاسم هذا التراث الشعراء من آل عمير وآل مبارك وآل الملا وآل عبدالقادر وآل ماجد وآل عنام وآل مشرف وآل العلجي) .

494

1 9 Frim

SAIR

🛘 عبد الكريم الخطيب

شعراء ينبع وبني ضمرة . القاهرة ، الناشر العربي ، ١٩٧٦ م .

- \_ الكتاب ضمن سلسلة ( من تراث الجزيرة العربية )
- \_ المحتويات : الفصل الأول : نسبة كثير لينبع ، وصف كثير لعزة \_ بنو ضمرة \_ منازل بني ضمرة في منطقة ينبع \_ سيد بني ضمرة في ينبع \_ مواضيع الينبعيين \_ بنوعزة \_ نسبكثير \_ ثقافة كثير ١٠٠ الخ٠
- \_ الفصل الثاني: من شعراء بني ضمرة \_ نصيب بن رباح ٠٠٠ النح

791

solom ve soughlar sunakimi

EK 1993 پیرامون سه آیه قرآن مجیدکه حاوی نظرات مشرکان قرید درباب شاعربودن حضرت محمد (ص) است .

هنية على يوسف الكاديكي عه ١٢١٤ المستقى ﴿ الشَّعِراء المخضر مون بين الجاهلية والاسلام » كلية الآداب جامعة عين شمس ١٩٧٥/٧٤ ( ماجستير ) islam Denemberinde Salvler

MA KYCIM www.

مقدمهای کوتاه برشعروشا عری " . اطلاعات (۱۵ مرداد ۱۳۶۵):

۲۲ مر ۱۹۳ جاوشی ، رحیم ، " دیدگاه قرآن در شعرو شاعری " . اطلاعات هفتگی ، ش ۲۱۹۳ (۲۳ \_ ۳۵ - توداد ۱۳۶۳ ) اص ۳۴ - ۳۵ ،

MA KASIM 1000

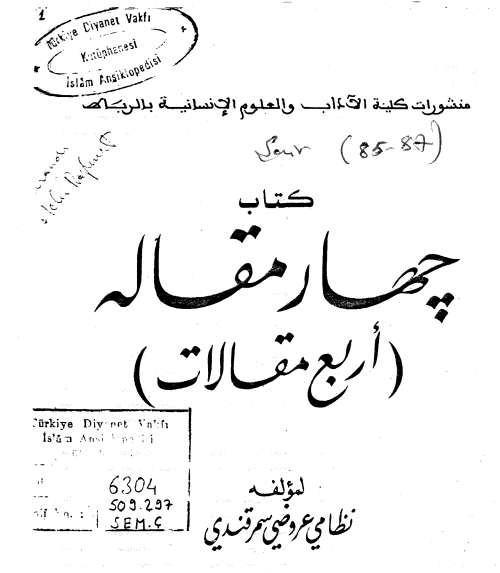
عن ۲۰

TIIN SliR FERIR

0 9 NECAN 1994

4919. Šu'arā' 'arab mu'āṣirūn : dirāṣāt wa muḥtārāt / Nagīb al Bu'ainī. - Ṭab'a 1. - Bairūt : Dār al Manāhil, 1991 = 1411 h. - 368 S.

Inhalt: Anthologie arabischer Dichtung seit dem 19. Jh.; mit biographischen Einführungen. - In arab. Schrift, arab.



مع تهدة محمر ربًا وبرب استاذ اللغات الشرقة في العامات المفرورة

صحيفة الزمان، مثل أسامي غيره من الأساتذة ، الذين دكرنا أسماءهم . في فيستطيع أن يوفي ذلك الذي ناله من الممدوح ، ويني بحق المخدوم . في تخليد اسمه ، وعلى الملك أن يهتم بمثل هذا الشاعر ، حتَّى يظهر في خدمته ، ويظهر اسمه في مدحه ، ولكن إذا كان أقل من هذه الدرجة . فلا ينبغي اضاعة المال فيه ، ولا الالتفات إلى شعره ، وخاصة ان كان متقدما في سنه ، فقد تصفحت في هذا الباب فلم أجد في العالم أسوأ من الشاعر الشيخ ، ولا أضيع من النقود التي تنفق عليه ، وهو في الخمسين لا يدرك ما في قوله من قبح ، فتتى سيعرف ؟ أما ان كان شابا وله طبع سليم ، فان شعره وان كان سقيا ، فيومل له أن يجود ، لذلك تكون تربية هذا واجبة ، في شريعة النبل ، وتعهده فريضة ، وتفقده لازما ، وفي طبع حضرة الملك لا يكون شيء أحسن البتة من البديهة لأنه بالبديهة يطيب طبع الملك ، وتضىء مجالاته ، ويصل الشاعر إلى المقصود ، فهذا الاقبال طبع الملك ، وتضىء مجالاته ، ويصل الشاعر إلى المقصود ، فهذا الاقبال

ويقرأ نقد المعاني ونقد الألفاظ والسرقات والتراجم وأنواع هذه العلوم.

على أستاذ يحسنها ، حتَّى يكون جديرا بلقب أستاذ ، ويتجلى اسمه في

### حكايسة

الذي ناله الرودكي ، من آل سامان ، بسبب البديهة وسرعة الشعر ، لم يره

يحكى أن نصر بن أحمد الذي كان واسطة عقد آل سامان ، وكان أوج دولة ذلك البيت ، ازاء ملكه ، كما كانت أسباب التمنع وعلل الترفع ، في غاية القوة ، فالخزائن مزدانة ، والجيش جرار ، والعبيد مطيعة ، وهكذا كان في الشتاء يجعل دار ملكه «بخارك» وفي الصيف كان يتوجه إلى «سمرقند» ، أو إلى مدينة من مدن «خراسان» ، غير أنه في سنة

W MAYIS 1991

# فصل في ماهية الشاعر وشعره

يجب أن يكون الشاعر سليم الفطرة ، عظيم الفكرة ، صحيح الطبع -جيد الروية ، دقيق النظر متنوعا في أنواع العلوم ، مستطرفا في أطراف الرسوم ، ذلك أنه كما ينفع الشعر في كل علم ، كذلك ينفع كل علم في الشعر، وينبغي أن يكون الشاعر في مجلس المحاورة، حسن القول، وفي مجلس المعاشرة ، حسن البشاشة ، كما يجب أن يصل شعره إلى درجة ، بحيث يصير مسطورا في صفحة الأيام ، متلوا في السنة الاحرار . ينقشونه على السفائن ، ويرتلونه في المدائن ، لأن الحظ الأوفر والقسم الأفضل . من الشعر ، تخليد الاسم ، فإذا لم يكن مسطورا ومقروءا ، فانه لا يحصل هذا المعنَى ، وحينًا لا يكون الشعرُ في هذه الدرجة ، فلا يكون لتأثيره أثر، ويموت قبل صاحبه، وإذا لم يكن له أثر في بقائه، فأي أثر يكون له في بقاء اسم غيره ، ولكن الشاعر ، لا يصل إلى هذه الدرجة ، الا إذا كان يحفظ ، في عنفوان الشباب ، وزمان الحداثة ، عشرين ألف بيت . من أشعار المتقدمين، وينظر في عشرة آلاف كلمة، من آثار المتأخرين ويقرأ دوما في دواوين الاساتيذ، ويحفظ لهم حتَّى مجيئهم وخروجهم ، من مضايق ودقايق الكلام، وعلى أي وجه كان ذلك، فتصير طرق الشعر وأنواعه مرتسمة في طبعه ، ويصير جودة الشعر ورداءته ، منقوشتين على صحيفة عقله ، فيتجه كلامه في الترقي ، ويميل طبعه إلى جانب السمو ، وكل من صار له طبع راسخ في نظم الشعر، وأصبح كلامه سويا، فليتجه لعلم الشعر ويدرس العروض ، ويلم بتصانيف الاستاذ «أبو الحسن السرخسي البهرامي» مثل كتاب «غاية العروضيين وكنز القافية»

On Shāhsewan textiles, see Jenny Housego, Tribal rugs: an introduction to the weaving of the tribes of Iran, London 1978; Siyawosch Azadi and P. Andrews, Mafrash, Berlin 1985; Parviz Tanavoli, Shahsavan: Iranian rugs and textiles, New York 1985.

(R. TAPPER)

SHA'IR (A.), barley (Hordeum L., Gramineae family, the Arabic term being applied to several different species), one of the major cereals cultivated throughout the Middle East from earliest times. Mediaeval medical texts classify it among the numerous "grains" (hubūb, which, naturally, included wheat but also pulses like lentils and beans) which, in bread preparation, formed an essential part of the diet of all but the most well-off of the population. The semantic association between bread (of whatever substance), sustenance, and life itself is found in several Semitic vocabularies. Even if more widely consumed than the scarcer (and hence more expensive) and less hardy wheat cereal, barley was judged less nourishing than wheat. The term occurs in the Traditions, suggesting its use both in the baking of inexpensive bread as well as in other popular dishes like khatīfa, talbīna, tharid and sawik [see GHIDHA'].

By nature it was said to be moderately cold and dry (in contrast to wheat, which was hot and moist), which made it suitable for persons of hot complexion in summer, or with a fever. Hence medical opinion held that barley bread was also convenient for young persons but not for the elderly. The medical texts describe the benefits of certain barley preparations: flour, or barley water applied to the skin was said to remove blemishes as well as providing protection against leprosy. A preparation of barley and milk (called kink) was an antidote to fever, and washing the body with it opened the pores, a treatment also for exhaustion and for travellers. Barley water had the properties of a diuretic and emenagogue. Barley sawīk was good for fever.

These and other preparations are also found in the mediaeval cookbooks as purely food for pleasure. One barley water recipe is designated especially for Ramadān. Barley flour was also the chief ingredient in the famous condiment murā. A recipe for the beverage fukķā (apparently intended to be alcoholic) employs barley flour, while in another similar preparation it is advised against as being harmful; it was also used in the popular drink aksimā and in the condiment of pickled garlic. Finally, a recommended means of preventing bunches of grapes from rotting is to bury them in barley.

Bibliography: Ishāk b. Sulaymān al-Isrā'īlī, K. al-Aghdhiya, facs. ed., Frankfurt 1986, ii, 61-78; Ibn al-Kuff al-Karakī, Djāmi' al-gharad fī hifz al-sihha wa daf' al-marad, ed. S. Hamarneh, Amman 1989; Kanz al-fawā'id fī tanwī' al-mawā'id, ed. M. Marin and D. Waines, Bibliotheca Islamica, xl, Beirutstuttgart 1993, index; D. Waines, Cereals, bread and society, in JESHO, xxx/3 (1987), 255-85; idem, Murrīthe tale of a condiment, in Al-Qantara, xii/2 (1991), 371-88. (D. WAINES)

SHĀ'IR (A.), poet.

- 1. In the Arab world
  - A. Pre-Islamic and Umayyad periods
  - B. From the 'Abbāsid period to the Nahḍa [see Suppl.]
  - C. From 1850 to the present day
  - D. In Muslim Spain
  - E. The folk poet in Arab society
- 2. In Persia
- 3. In Turkey

- 4. In Muslim India
- 5. In the western and central Sudan
- 6. In Hausaland
- 7. In Malaysia and Indonesia
- 1. In the Arab world.

A. Pre-Islamic and Umayyad periods.

Among those endowed with knowledge and with power in ancient Arabia stands the figure of the shā'ir, whose role is often confused with that of the 'arrāf' (sha'ara and 'arafa having the same semantic value: cf. I. Goldziher, Abhandlungen, i, 3 ff.) and of the kāhin [q.v.]. They were credited with the same source of inspiration, the djinns (Goldziher, Die Ğinnen der Dichter, in ZDMG, xlv [1891], 685 ff.). However, the shā'ir was, originally, the repository of magical rather than divinatory knowledge; his speech and his rhythms were directed towards enchantment. Hidjā' and rithā', satire and elegy respectively, were the primordial expressions of his magical power (T. Fahd, La divination arabe, 117, where, under n. 4, the principal references are to be found).

Like the kāhin, the shā'r "guided the tribe on the ways of booty and of war". Both of them "advised, arbitrated, judged, decided, to the extent that, either their roles were blended with that of the tribal chieftain or they became the latter's advisers, flatterers or instigators" (ibid.). Their functions often coincided with that of the khaṭīb (Goldziher, Der Chaṭīb bei den altern Arabern, in WZKM, vi [1892], 97-102, summarised in French in Arabica, vii [1960], 16-18).

 $K\bar{a}hin$  and  $gh\bar{a}'ir$  expressed themselves in sadj' and in radjaz [q.vv.], a rhythmic style originally used for the enunciation of the oracle of the  $k\bar{a}hin$  and for the chanting of verses of the  $gh\bar{a}'ir$  at the head of a column of troops setting out for war. The two functions, united at the outset, became progressively differentiated, as their sources of inspiration diversified. Thus radjaz was the basis of secular poetry and sadj' remained the mode of expression of the  $k\bar{a}hin$ . This distinction appears clearly in Kur'ān, LXIX, 40-3 (cf. LXXXI, 19-25), where the text reads: "This is the word of a respected Prophet and is not that of a poet  $(gh\bar{a}'ir)$ , men of little faith; nor is it that of a soothsayer  $(k\bar{a}hin)$ , men of little memory. It is a revelation  $(tanz\bar{\imath}l)$  of the Master of the Universe" (cf. Fahd, op. cit., 156, 64).

The functions of the kāhin and the shā'ir were frequently assumed by the sayyid [q.v.]. This resulted from the fact that "in the Central Arabia of the 6th century, a sayyid was chosen who, among the members of the tribe, was distinguished by his qualities of elocution, of decision and of persuasion. The desert Arab was determined to defend his liberty and would only be induced to submit to the chief's authority through reasoning and conviction; furthermore, the sayyid was entrusted with no powers of coercion and his prerogatives were limited. His prestige depended on his ability to influence his fellow-tribesmen with wisdom, with prudence, with informed advice, on his connections with the chiefs of neighbouring tribes, on his wealth and generosity" (ibid., 118-19).

The first reference to the role of the shā'ir in the tribe is found in the Ecclesiastical history by Sozomenus (vi, 38, ll. 1-9), who was writing between 443 and 450. This author, born in a small village near Gaza, takes up what had previously been written by Rufinus, a contemporary of St. Jerome, who completed the Church history by Eusebius of Caesarea and translated it into Latin after 402, and Socrates, another historian of the Church (Ecc. hist., iv, 36, ll. 1-12). These authors speak of a "queen of the Saracen tribe (Arabs)" (saracenorum gentis regina), called Mawia, who led a stub-

MECELLETU'L-EZHER, C. 54, (say1 1/1), s.1590-96, 1982 KAHIRE.





سلب الهوى عقلى وقلبى عنوة لم ييق منى غير جسم شاهب انى لأستر عبرتى بأناملى جهدى لتخفى والبكاء مغالبى بل هو صاحب أغزل بيت فرأى نقاد الشعر العباسى:

### هوی یجد وحبیب یلعب أنت لقی بینهمسا معنب

ان قائل هـــذا جميعه مسلم بن الوليد الانصارى الذى ذهبت شــهرته فى الغــزل والمجون كل مذهب، وعاش حياته لاهيا عابثا، ولكن اللهو له حدود، والعبث حبــل غير ممدود، فكثير من الشعراء تغريهم الدنيا بمفاتنها، يقبلون عليها وتقبل عليهم، ويمـد لهم حبل الشهرة الآمال، ويرخى لهم تقـربهم من الحكام والخلفاء والمدوحين العنــان، فيعبون من اللذة عبا، يساعدهم فى ذلكشباب مفتون وخصب مضمون، وترف وافد متعـدد الافانين وغيبة عنمراقبة الله ومحاسبةأنفسهم ولكن بعضهم يستقيظ فجأة على انفراط عقد

نقرأ الأبيات التالية:

قىد اطلعت على سر ىواعىلنى فاذهب لشأنك ليس الجهل من شاني ان التي كنت أنحو قمسد شرتهسا أعطت رغى وأطاعت بعد عصسيان حسبي بما أدت الايسام تجسربة سعى اليها بكأسيها الجسديدان دلت على عيبها الدنيسا وصدقها ما استرجع الدهر مما كان أعطاني فلا نكاد نصدق أن قائلها هو صريع الغواني مسلم بن الوليد الذي يقول في وصف الخمر: اذا مسحها الساقى أعارت بنانه جلابيب كالجادي من لونها مسفرا أناخ عليها أغبر اللون أجسوف فمارت له قلبا وصار لها مسدرا قلصوب الندامي في يديها رمينية يصحيدونها عهدرا وتقتلهم مكرا ويقول متغزلا:

لو رام قلبى عن هــواك تصـبرا ما كان لى طـول المياة بصـاحب full the Ugaritic evidence with regard to names ending in -anu, -enu, -īnu, and -ūnu, as well as recapitulating the discussion on diptosy in Arabic. In the light of the material assembled here, it is difficult to accept his conclusion that the diptote declension constitutes a specific Ugaritic-Arabic isogloss. Cf. M. Liverani, "Antecedenti del diptotismo arabo nei testi accadici di Ugarit," RSO, XXXVIII (1963), 131-60.

> C. RABIN Hebrew University *Ierusalem*

Edited by George Makdisi
Arabic and Islamic Studies in Honor of

1965, s. 563-580. DN: 59762

assert of the

### A CONTRIBUTION TO KORANIC EXEGESIS

BY

#### IRFAN SHAHID

A fundamental chapter in the history of Arabic and Islamic studies is yet to be written: the analysis of the conflict between the Prophet of Islam and the poets of Arabia.

For the history of Muhammadan and Koranic studies, the record of this conflict has preserved material which throws light on a variety of such important problems as: the essence of prophethood and of poetry as conceived in seventh-century Arabia; the form of Koranic composition, particularly the transition from a style characterized by the employment of rhymed prose to a style more emancipated and less ornate; the genesis of such dogmas as the Inimitability and the Eternity of the Koran.

Set in the long perspective of Arabic Islamic culture, this conflict assumes basic importance. It emerges as the first in a series of crises which Arabic culture was to weather; but it is distinguished from the rest by the fact that it took place when that culture was still autochthonous, developing within the confines of its home-base, unlike the crises of Islamic times when non-Arab and non-Arabic factors and elements were involved. The conflict was paradoxical in that Muhammad, the Prophet of the Arabs, threw to his countrymen's most cherished and significant achievement—poetry—a challenge whose reverberations remained audible in the literary annals of Islam. The paradox became more puzzling when this same poetry which was rejected by Muhammad began to play an important role in the science of exegesis (tafsīr) as the key to unlocking Koranic lexical difficulties and literary devices, and later when it was linked with the Koran and with Koranic studies in the wider context of Islamic culture and thus established itself as one of the pillars of the Arabic humanities.

The conflict also forms a chapter in the history of the theme "Islam and the Arts", and in this theme its status is unique; while views on Muhammad's attitude to representational art and to music must, for obvious reasons, remain conjectural, views on his attitude to literary art are not. The evidence is available, however fragmentary

# Türklük Bilimi Arastırmaları, sayı: 7 Sivas 1998, s. 61-97 D. 1437

### ŞAİRNAMELERE EK

Yrd. Doç. Dr. Doğan KAYA

Şairnameler konusunda yazdığım ve Kültür Bakanlığı tarafından 1990 da basılan kitabımızda 34 şairnameye yer vermiştim<sup>1</sup>. Aradan geçen zaman içerisinde, sözünü ettiğimiz kitapta bulunmayan 43 şairname daha tespit ettim\*. Bunların, -toplu olarak- gün yüzüne çıkması için daha fazla bekletilmemesi lâzımdı. Çünkü şairnameler, şairler konusunda araştırma yapacak olanlara önemli ölçüde kaynaklık eden eserlerdir. Yazımı ortaya koymamın temel sebebini de bu teşkil etmiştir.

Şairnameler, şairlerin vasıflarının ve birtakım özelliklerinin bilinmesinde önemli rol oynayan manzum eserlerdir.

Âşıklar Destanı, Ozanlar Şiiri, Tekerleme, Âşıklar Serencamı, Şairname ve Âşıkname gibi adlarla anılan ya da belli bir bölge şairlerini konu edinen şiirlerdir. Divan şairlerinden bahseden Şuara Tezkireleri kadar olmasa da cönk ve sözlü kaynakların yanısıra araştırmacılara önemli derecede kaynaklık ederler.

On bir bazan da sekiz hece ile yazılan / söylenilen şairnamelerde bilinen ve yaşadığı çağda iz bırakan şairlerin isimleri ve çeşitli özellikleri yer alır. Ayrıca, hangi şairlerin kendisinden sonraki şairlerce tanındığını ve şöhret bulduğunu, hangi vasıflara sahip olduğunu yine bu eserlerde bulmamız mümkündür. Sözü edilen şaire ait ipuçları bir

Doğan KAYA, Şairnameler, KB Yay., Ankara 1990, 101 s.

Makalemizin basılması sırasında elimize geçen Halk Ozanları Kültür Vakfı, Halk Ozanlığında Gelenek ve Göreneklerimiz, Ankara 1998 adlı kitapta 16 âşığın, 19 şâirnâmesini tespit ettik. Bunlar; Kaplanî, Mazlumî, Sînemî (2), Gönüllü Coşkun, Karagülle, Durşen Mert, Türâbî, Sefil Selimî, Yılmazoğlu, Gülseren, M. Yazıcıoğlu, Derebahçeli, Gazi Barışcan, Ozan Sağlam, Hasan Akın (2) ve Temuroğlu (2)'nun şâirnâmeleridir. Ne yar ki belirtliğimiz gibi bunları maalesef burada değerlendirme imkanımız olmadı.

Sene: XIII /Say: 49 (1413 1992) Dinesk, s. 116-124

# ابن قتید فی مُقدّ مُدّ کتابه المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم المحکوم ا

عسيني فتوح

كتب ابن قتيبة هذه المقدمة النقدية وكان قصده المشهورين من الشعراء الذين يعرفهم جل أهل الأدب ، ويقع الاحتجاج بأشعارهم في الغريب والنعو والقرآن والعديث ٠٠٠ أما من خفي اسمه وقل ذكره ، وكسد شعره ، وكان لا يعرفه الا بعض الخواص فلم يذكره ، لأن الشعراء المعروفين بالشعر في الجاهلية والاسلام أكثر من أن يعيط بهم معيط ، ولو أنفق عمره في البحث عنهم ، ولا يعتقد أن عالما استطاع أن يستغرق شعر قبيلة بكامله ، حتى أنه لم يفته من تلك القبيلة شاعر الاعرفه ، ولا قصيدة الارواها ٠

الى المتقدم بعين الجلالة لتقدمه ، وللمتأخر من الشعراء بعين الاحتقار لتأخره ، بل نظر بعين العدل الى الفريقين وأعطى كلاحظه ، ووفر عليه حقه ، اذ رأى من العلماء من يستجيد الشعر السخيف لتقدم قائله ، ويضعه في متخيره ، ويرذل الشعر الرصين لأنه قيل في زمانه ، أو رأى قائله ، وحجة ابن قتيبة أن الله لم يقصر العلم والشعر والبلاغة على زمن دون زمن ، ولا قوم دون قوم ، بل جعل ذلك كله مقسوماً بين عباده في كل دهر ، وجعل كل قديم حديثاً في عصره .

وقد ذكر قول وفعل كل شاعر أتى بحسن وأثنى عليه دون أن يضعه عنده تأخر' قائله أو فاعله ، ولا حداثة سنه ، ولذلك رفض كل شعر رديء ، رغم شرف صاحبه وتقدمه •

LOVE, MADNESS, AND POETRY Beirut-1980, s. 37-43. DN: 25817

37

on the journey to the man they praise, to traverse countries that grow narcissus, myrtle and roses, for the ancients traversed countries in which there grew only desert plants." 30

The above quotation is an example of the rigidity of themes and motifs, extending to imagery.

Moreover, pagan poets were almost always describing an ideal, whether in reference to the poet himself, to his beloved, or to any member of his tribe. Their descriptions did not have room for individual traits, characteristic details, or idiosyncracies. Their heroes or personae rarely had a private life. Since the ideal is tribal property, the poet could do his best (and evoque his muse, or jinni, or šaytān) to express it, but not to redefine or oppose it. Hence, the understandable heap of clichés recurring even in this early poetry. The poet's job was similar to a detailed description of a statue that the tribes considered to be of perfect moral and physical beauty. Even if this statue or persona was put in motion, it could move only according to a standard pattern. The number of images or basic acceptable similies which one can imagine would evidently be limited, and the stereotyped descriptions unavoidable.<sup>31</sup>

This standardization in Gāhiliyya poetry seems to explain two important tendencies that may have been the result of the idealization of the protagonist: first, the love of hyperbolic exaggeration, and second, the predilection towards painting the world in black and white. These tendencies do not characterize pre-Islamic poetry alone, they are common in the Heroic Age of most peoples.

However, there existed for this idealism a balancing element worthy of our attention, since it helps us to understand the making of a legendary hero. This balancing element lies in the fact that the idealism of moral and physical beauty was coupled with the obligation of relating these qualities to specific persons, whether in Fahr (a literary genre of vainglorious poetry), in Madīh (Panegyrics) and its ramifications, or in Hiğā' (Satire or Lampoons). Although these descriptions did not have room for any physical or moral analysis of any particular individual, they were restricted to the realm of the possible; and even when this possible was improbable, the descriptions remained true to the principle of concreteness. Add to this the fact that Muruwwa was not concerned with any features that could not be proved or exemplified physically, and it will become obvious how simple

it was for the Arab to develop a cultural hero out of any figure, real or legendary, who becomes famous or admired for typifying some feature of *Muruwwa*. Whether a leader, an ancestor, or the poet himself, the cultural hero becomes the epitome of the quality in question, to whom the best descriptions in verse and prose would be dedicated. The Arabs had quite a few of these heroes: for generosity, they had *Ḥātim aṭ-Ṭā'ī* (d. ca. 605); for trustworthiness, *as-Samaw'al*; for wisdom, *Luqmān* (Lokman of the Bible); for heroism and *Muruwwa* in general, 'Antara (d. ca. 615). Of these, only *Luqmān*, who might have been the only figure of legendary or foreign origin, was not a poet. Thus the hero-poet was very much of a tradition.

The combination between poet and hero in the Gāhiliyya was not exceptional, once we remember that the art of verse was not the monopoly of the poets. Most Bedouins could now and then utter a couplet in verse, without being ambitious to be called poets, and without claiming any communication with a private saytān. The effect of such ease at versification was that any hero who occasionally composed some verse would be considered a poet-hero (or a hero-poet). This is evidently only one side of the combination. The other possibility is to find a poet who through his moral and practical excellence achieved heroic status. This was not unusual either; for poetry could not have existed in a moral vacuum, and the poet who composed it had probably felt it, if not really lived it. But in this situation, where virtues were down to earth enough to acquire, it is obviously not strange to find that some poets actually lived up to what they championed and became the heroes of poems which they and others had composed.

### III. ISLAM AND THE POET

Obviously, the highest level of heroism in Arab history was reached by Muhammad, whose artistic achievement in the Koran was his only miracle. Poets who were famous warriors (e.g. aš-Šanfarā, 'Urwa b. al-Ward, 'Antara b. Šaddād, 'Amr b. Ma'dīkarib az-Zubaydī, etc.) were not rare in Arab history, nor were those who distinguished themselves in other fields of excellence. Nonetheless, the example of the Prophet is of extraordinary importance considering the effect of the new religion on the culture and literature of the Arabs in general, and on the development of our subject, in particular.

Accused of being a poet and a madman, <sup>32</sup> the Prophet insisted that he was neither, and that the Koran was the Word of God, revealed to him

<sup>30.</sup> Op. cit. 260.

<sup>31.</sup> Cf. G. von Grunebaum: Die Wirklichkeitweite der früharabischen Dichtung. Wien 1937, 47 et passim.

<sup>32.</sup> Cf. Koran XXVI and LXXII.

# مِنزِلتَالشَّعَمْرَ وَالشَّعَالَةُ فِلِتَفْكُ يُزَلِنَّالَةً فِي اللَّهِ عَلَيْكِ الْمَارِيةِ وَصَفِيةً عَلَيْكِةً) (مقاربة وَصَفِية عَليْكِةً)

### الدكتور وليد محمود خالص

جامعة الإمارات العربية المتحدة كلية الآداب ـ قسم اللغة العربية

يطمح هذا البحث ـ كما يقول كاتبه ـ إلى رصد مسيرة الشعر العربي، إنحداراً أو صعوداً وتلمس أسباب كل ذلك.. ومن خلال نظرة تاريخية ومعالجة نقدية تتكى على قوانين التغير الحضاري.. في محاولة لربط الماضي بحاضر الشعر العربي.. الذي يذهب كثير من الباحثين إلى القول بتراجعه عن مكانه الرفيع.. لصالح فنون أخرى نثرية مثل القصة والرواية والمسرحية..

لكن المقولة ليست محسومة.. ولا حاسمة ولا المنافسة جديدة.. ولعلها تدخل ضمن المتجدد الحي من القضاياً ذات البعدين القديم والجديد.

من المقولات الشائعة في تاريخ الأدب العربي التي ضربت بجذورها عميقاً في الوجدان العربي أنّ الشعر ديوان العرب، إذ ارتقى مكاناً عالياً لا تقترب منه الفنون الأخرى، وانشغل به المجتمع حتى صار دأبه، ووكده، وهمّه الأول، ورافقته حرجة نقدية خصبة طغى عليها الاهتمام به، ممّا أدّى إلى إهمال غيره، واقتصار الحركة النقدية عليه، وانسحب هذا التصوّر على

Sene: I, aded; 3 (1415/1994) ليدانية الإسلامية عن عامانية عامانية عن عامانية عن عامانية عامانية عن عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية عامانية

12 KASIM 1994

P.667



SAIR

## 🗆 عبد الله بن محمد بن رداس

شاعرات من البادية • الرياض ، دار اليمـــامة للبحث والترجمـــة والنشر ، ١٣٩٦ هـ/١٩٧٦ م •

### ۲ ج فی ۲ مج .

- ــ من المقدمة \_ تقديم الكتاب بقلم الشبيخ حمد الجاسر .٠٠
- من مقدمة المؤلف ص ١٣ : ( ٠٠٠ وقد جعلت هدفى جمع ما أستطيع من شعر النساء من أهل البادية فى عصرنا ولم أنح منحى الاختيار لأننا فى حاجة الى جمع التراث أولا ثم بعد ذلك نسعى لدراسته واستصفائه واختيار الجيد منه ٠٠٠)
- يتضمن الكتاب القصائد تحت موضوعاتها وقد قدم لكل قصيدة نبذة عن الشاعرة في كثير من الأحوال ومناسبة القصيدة ومن المقصود بها • والغرض الذي قيلت من أجله •
- يتضمن الموضوعات التالية : قسم الغزل ــ المدح ــ المراثى ــ الفخر ــ الحماس ــ الوصف ــ الشكوى ــ العتاب ــ الهجاء ــ النصائح ــ التوجد ــ الأغراض المتعددة ــ وملحق به فهارس •