Taikid.

انصاري، تهران ١٣۶۴ ش؛ محمودين عبدالكريم شبستري، مجموعة أثار شيخ محمود شبستري، چاپ صمد موحد، تهران ۱۳۷۱ ش؛ محمدبن عبدالكريم شهرستاني، الملل و النحل، چاپ محمد سيدكيلاني، قاهره ١٣٨٧/ ١٩۶٧؛ محمدبن ابراهيم صدرالدين شيرازي، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعة، تهران ١٣٧٧ ش، چاپ انست قم [بي تا.]؛ عبدالجليل قزويني، نـقض، چـاب جـلالالدين محدث ارمـوي، تـهران ١٣٥٨ ش؛ احمدبن محمد علاءالدوله سمناني، مصنفات فارسى، چاپ نجيب مايل هروى، تهران ١٣۶٩ ش؛ مرتضىبن داعى علمالهدى، تبصرة العوام في معرفة مقالات الأنام، چاپ عباس اقبال، تهران ١٣۶۴ ش؛ محمدين محمد غزالي، تهافت الفلاسفة، چاپ سليمان دنيا، قاهره [١٩٨٧]؛ محمود طاهر غزالي (نظام)، رسالة معرفة المذاهب، در محمدين عبيدالله ابوالمعالى، كتاب بيان الاديان، جاب عباس اقبال، تهران [? ١٣١٢ ش]؛ على بن جولوغ فرخي سيستاني، دينوان، چاپ محمد دبيرسياقي، تهران ١٣٧١ ش؛ كيخسرو اسفنديار، دبستان مذاهب، چاپ رحیم رضازاده ملک، تهران ۱۳۶۲ ش؛ مرتضی مطهری، حرکت و زمان در فلسفة اسلامي، ج٣، تهران ١٣٧٥ ش؛ مطهرين طاهر مقدسي، آفرینش و تاریخ، مقدمه، ترجمه و تعلیقات از محمدرضا شفیعی كدكني، تهران ١٣٧۴ ش؛ ناصرخسرو، كتاب جامع الحكمتين، جاب هانری کورین و محمد معین، تهران ۱۳۶۳ ش؛ علیبن عثمان هجویری، كشف المحجوب، چاپ و. ژوكونسكى، لنينگراد ١٩٢۶، چاپ افست تهران ۱۳۷۱ ش؛ هفتاد و سه ملت، یا، اعتقادات مذاهب: رسالهای در فرق اسلام از آثار قرن هشتم هجری، چاپ محمدجواد مشکور، تهران: عطائی، ۱۳۳۷ ش؛

El<sup>2</sup>, s.v. "Dj ahmiyya" (by W. Montgomery).

/ محمد منصور هاشمی /

تعقید، اصطلاحی در علم بلاغت به معنای بیجیده کردن سخن و دشوارگویی. تعقید بر گرفته از «عُقَدة» و «عَـقَدٌ» (گره انداختن) و به معنای بیچیدگی است و کلام دارای تعقید را مُعَقَّد میگویند. اغلاق و تقعیر نیز از دیگر الفاظی هستند که برای این پدیدهٔ زبانی به کیار می روند (عسکری، ص ۵۲؛ سکّا اکْتی، ص ۱۵۶ این منظور، ذیل «عقد»). به گفتهٔ جاحظ (متوفی ۲۵۵)، احتراز از تعقید از شرایط بیان است (این رَشیق، ج ۱، ص ۱۴۲) و در کلام فصیح اجتناب از آن ضروری است.

تعقید را نارسایی کلام در انتقال مفهوم دانستهاند که ناشی از نارسایی لفظ یا معنا یا هر دو است (عسکری، ص۱۴۰ ابنرشیق، همانجا؛ جرجانی، ص۱۹۶؛ سکّاکی، ص۱۹۶؛ تفتازانی، المطوّل، ص۲۱).

مُبرَّد (متوفی ۲۸۵) تعقید را به دو نوع لفظی و معنوی تقسیم کرده و از دیدگاه او اخلال در نظم، تعقید لفظی است و نارسایی در معنا، تعقید معنوی (ج ۰۱ ص ۳۰-۳۱؛ نیز ح عبدالقادر حسین، ص ۲۰۱-۲۰۲).

S HAM SOL

به نظر بسیاری از علما، عوامل مؤثر در ایجاد تعقید لفظی، تقدیم و تأخیر الفاظ در جمله، حذف، و استفاده از واژههای نامأنوس است (ابنقتیبه، ص ۱۴؛ ابن جِنّی، ج ۱، ص ۸۰، ج ۲، ص ۳۶۰؛ ابن طباطبا، ص ۴۳؛ ابن رشیق، ج ۱، ج ۲۶۰).

به گفتهٔ ابن جنّی (متوفی ۳۹۲)، بی مبالاتی در قواعد نحو و اخلال در آن از عوامل تعقید لفظی است (به نقل عبدالقادر حسین، ص ۲۸۳؛ نیز ج سیبویه، ج ۱، ص ۳۱). جابجایی الفاظ و سازههای نحوی، که به منظور آشنایی زدایی و گریز از هنجار عادی کلام در زبان ادبی صورت می گیرد، اگر منجر به پیچیدگی تصنعی در معنا و مفهوم سخن گردد، مذموم است و تعقید به شمار می آید (دربارهٔ جواز تقدم و تأخر الفاظ در کلام و موارد مذموم آن ج سیبویه؛ ابن طباطبا، همانجاها؛ سیرافی، ج ۲، ص ۹۵–۹۶، ۲۱۲–۲۱۲؛ ابن رشیق؛ جرجانی، همانجاها). حذف نیز از این حکم کلی مستثنا نیست (ب حذف). به نظر همائی نیز از این حکم کلی مستثنا نیست (ب حذف). به نظر همائی لازم و ضروری است، در نظر داشتن حال و مقتضای آن است. هدایت (ص ۱۹) کاربرد تعقید را به هنگام ذم شبیه مدح جایز می داند.

ابن قتیبه (متوفی ۲۷۶؛ همانجا) استفاده از لفظ نامأنوس را نیز از عوامل تعقید لفظی دانسته است (برای نمونهٔ تعقید لفظی ے خفاجی، ص ۱۰۱؛ سکّاکی، همانجا؛ خطیب قزوینی، ص ۸، در نقل بیتی منسوب به فَرَزْدَق، متوفی ۱۱۰؛ برای اطلاع بیشتر ج تفتازانی، شرح المختصر، ص ۲۲-۲۳؛ همائی، ص ۲۳-۳۳؛ رجایی، ص ۱۲ که به بیتی از سعدی اشاره کرده است).

عدهای ضعف تألیف را مترادف تعقید لفظی دانستهاند، اما تفتازانی (متوفی ۷۹۲؛ شرح المختصر، ص ۲۳؛ همو، المطوّل، همانجا) این قول را رد کرده است.

بنایه قول این قنیبه (همانجا) و رمّانی (متوفی ۲۸۹)، گفتن لفظ و ارادهٔ معنای دور از ذهن از آن، مُعلق گویی و بیان لفظی با معانی مشترک از عوامل تعقید معنوی اند (مه مبرّد، ج ۱، ص ۳۰؛ ایسن رشیق، ج ۲، ص ۲۶۶ ۲۶۶؛ ایسن ایسی الاصبع، ض ۴۱۹). در تعقید معنوی، به سبب بیان مطالب دور از ذهنی که به توضیحات بسیار احتیاج دارد، در انتقال ذهن از معنای ابتدایی لفظ به معنای ثانوی آن اختلال ایجاد می شود (خطیب قزویتی، ص ۱۰؛ تفتازاتی، المطوّل؛ همو، شرح المختص، قرآنوی از این قبیل است (همائی، ص ۳۴؛ برای اطلاع بیشتر معنای این قرینی، ص ۹۰؛ تفتازانی، شرح المختصر، ص ۲۲-کمانوس از این قبیل است (همائی، ص ۳۴؛ برای اطلاع بیشتر می خطیب قزویتی، ص ۹۰؛ تفتازانی، شرح المختصر، ص ۲۲-

دانشنامه جهان اسلام, مج, 7, تهران 1382. ISAM 174947

تعقيد

041

سر برستی: حسان انوشه , فرهنگذامه ادبئ فارسی: دانشدامه ادب فارسی, اصطلاحات, موضوعات و مضامین ادب فارسی , مج ۲ , ۲ ۲ ۲ ۲ ۰۰ ۲ تهر ان. 137597 İSAM

- Taikid iber

تعطف (ta.at.tof)، در لغت به معنی مهربانی کردن و در اصطلاح بدیع، آن است که شاعر لفظی را در مصراع اول بیاورد و همان لفظ را در اول یا وسط مصراع دوم تکرار کند، چه در خالت مکرر، معنی همان باشد، چه غیر از آن، مانند تکرار لفظ سنگ در این بیت: «به سنگ رخته شد از بس گریستم بی تو ـ ز سنگ سخت ترم من که زیستم بی تو.»(عبدالله خان ازبک) منابع: ابدعالبدایی، ۱۶۰۰ زیب سخن ۲۹۳/۲۱ - ۱۹۵۵ فرهنگ یاسبور

تعقید لفظی (taë.qid-e.laf.zi)، تعقید در لغت به معنی گرهزدن و تعقید لفظی در اصطلاح معانی \* آن است که گوینده، کلام خود را چنان ادا کندکه ترتیب کلمات، خلاف ترتیب مقصود باشد و به همین علت، فهم معنی ساده، دشوار گردد: «من مسّتم و چشم تو مقابل ـ هشیار ز باده کی شود مست؟!» که منظور شاعر آن است که مست از باده نوشیدن هشیار نمی شود؛ در حالی که ظاهراً منظور آن است که هشیار از باده کی مست می شود؟ و نیز: ساز این سو هزار و از آن سو هزار ـ چو بر هم زدند کشته شد صدهزار» که منظور آن است که هنگامی که دو لشکر به هم زدند معنوی به است. تعقید لفظی و تعقید معنوی را از عیوب فصاحت \* داستهاند.

منابع: آیین سخن، ۱۱؛ اصول علم بلاغت، ۲۳؛ بدیع، کزاری، ۳۵ – ۳۶؛ ژوش گستندار، ۳۵؛ زیب سخن، ۲۱/۱ = ۲۶؛ ۲/۶۶۲ – ۲۸۸؛ زیورهای سخن، ۲۲ – ۲۴؛ فرهنگ اصطلاحات ادبی، شریعت، ۵۷ ۸۵؛ فرهنگ بلاغی –ادبی، ۲/۱۸۱؛ فنون بلاغت و صناعات ادبی، ۱۸ – ۱۹، معانی، شمیساً ۵۳ – ۲۵؛ معانی و بیان، تجلیل، ۸ – ۹؛ معانی و بیان، همایی، ۲۲ – ۲۴؛ واژهنامهٔ هنر شاعری، ۱۹۳.

عباسپور

تعقید معنوی (taɛ.qid-e.maɛ.na.vi)، تعقید در لغت به معنی گروزدن و تعقید معنوی در اصطلاح معانی \* و بیان \*، آن است که گوینده با استفاده از کنایات و اشارات دور از ذهن، به گونهای سخن بگوید که دلالت لفظ بر معنی سخت باشد و فهم معنی از آن دشوار گردد: «شیر گردون چو عکس شیر در آب ـ پیش شیر علم ستان باشد» که معنی آن چنین است: برج اسد که شیر فلک یا گردون است، مانند عکس شیر در آب، در مقابل شیر منقوش بر

علم ممدوح شاعر، به پشت بر خاک افتاده باشد. و نیز: «آهوی آتشینروی چون در بره درآید ـکافور خشک گردد با مشک تر برابر»(خاقانی) که مراد آن است که آهوی آتشین ـ یعنی آفتاب ـ چون وارد بره ـ یعنی برج حمل ـ شود، کافور خشک ـ یعنی روز- با مشکتر ـ یعنی شب ـ برابر می شود که منظور نهایی شاعر، برابر شدن روز و شب در ابتدای بهار است.

منابع: آلین سخن، ۱۱ ـ ۱۲؛ اصول عـلم بـلاغت، ۲۳ ـ ۲۵؛ بـلایع، کزادِی، ۳۶ ـ ۳۸؛ روش گفتار، ۳۵ زیب سخن، ۲۹٪ ۲۸، ۲۹٪ ۲۹،۶۰ ۲۹۸؛ زیورهای سخن، ۲۲ ـ ۲۵؛ فرهنگ اصطلاحات ادبی، شریعت، ۵۸؛ فرهنگ بلاغی ـ ۱دبی، ۱/۲۸٪ فون بلاغت و صناعات ادبی، ۱۹ ـ ۲۰؛ معانی، شمیسا، ۵۴ ـ ۵۵؛ معانی و بیان، تجلیل، ۴۹ معاتی و بیان، همایی، ۳۲ ـ ۲۵؛ واژهنامهٔ هنر شاعری، ۱۹۳.

عياسيور

تسعليق (ta&.lig)/هــول و ولا/شک و انستظار/ دروايـــ،بــدايـر واژهٔ انگلیسی Suspense، در لغت به معنی درآویختن و آویزان کردن و در اصطلاح ادبیات داستانی \* و نمایشی، حالتی است توأم با بلاتكليفي و انتظاركه خواننده يا بيتندة اثر به دليل اشتياق به أكاهى از پايان ماجرا يا داستان، بدان دچار مى شود. با گسترش. پیرنگ\* داستان یا نمایش و به دنبال آن، با درهم پیچیدگی رخدادها، خواننده هرچه پیشتر گرفتار سردرگمی میشود و ينابركنچكاوى خويش، مي خواهد بداند كه سرائجام داستان\* چه خواهد شد و بهویژه برسرشخصیت\* یا شخصیتهایی که با أنها احساس همدلي ميكند، چه خواهد آمد. نويسنده با ايجاد چنين حالتي در خواننده، او را تا يايان داستان به دنبال خود میکشاند. اصولاً نویسنده به دو شیوه، حالت تعلیق را در مخاطبان خویش برمیانگیزد: نخست آنکه گره یا رازی را وارد حوادث ميكند و بدين ترتيب ،مخاطب خود راكنچكاي به گشودن أن مينمايد، يا شخصيت معمولاً اصلي داستان را در انتخاب يکمى از دو راه يا دو كار كه اي بسا هردو نامطلوب باشند و به بیزاهه برسند که در این صورت توجه مخاطب بیشتر بله داستان معطوف مي شود. رها و سوگردان مي سازد، مانند. در مخمصه قرار گرفتن داش آکل در داستانی به همین نام از صادق هدايت (١٢٨٠- ١٣٣٠ش) [ازدواج با مرجان يا ماندن در ورطة لوطیگری ] تعلیق که از مهمترین عناصر داستان و نیمایش و ضامن کشش و پرجاذبگی آن است، باعث می شود که خواننده يا بيننده، با اشتياق تمام، حوادث داستان يا نمايش را پيگيرد،

فرهنگنامهٔ ادبی فارسی ( ۳۸

## تعليق

Tackid

تعقيد

## 2.5 ARA 2009

518

گفتن اذکار مکرر پس از نماز، به اشکال گوناگون مطرح شده است، اما مشهور ترین و مؤکد ترین آنها در تعقیب هر نماز، تسبیحات حضرت زهرا (ع) است که مشتمل بر ۳۴ تکبیر، ۳۳ الحمد لله و ۳۳ سبحان الله است (کلینی، ۳۴۲/۳۴۳۶ الوالصلاح، همانجا؛ برای ذکر پس از تسبیحات، نک طوسی، ابوالصلاح، همانجا؛ برای ذکر پس از تسبیحات، نک طوسی، النهایة، ۸۵). در عین حال، به طور کلی به اذکار گوناگون از تمجید و حمد و تسبیح و تهلیل و صلوات بر پیامبر (ص) امر شده است (کلینی، ۳/ ۳۴۱).

در منابع اهل سنت، در باب اذکار و ادعیه به عنوان تعقیب، آن اندازه که در منابع امامیه دیده می شود، بسط نیامده است. در طیفی از آثار آنان، برخی از ادعیهٔ مأثور و حتی دعای غیر مأثور پس از نماز، مستحب دانسته شده است، در حالی که در برخی از منابع، قعود پس از نماز و ذکر و دعا به سبب خوف از بدعت و داخل شدن آن در سنن نماز، ناروا انگاشته، و مکروه شمرده شده است (نک: این تیمیه، ۵۱۸/۲۲ انگاه، ۲۲۲/۲۴؛ این مفلح، محمد، ۱۱۶/۲).

از آداب توصیه شده در روایات، سجدهٔ شکر است که ذکر آن صد شکر، یا صد درخواست عفو است (کلینی، ۳/ ۳۴۴؛ ابن بابویه، ۱/ ۳۳۹-۳۳۴). در برخی منابع سجدهٔ شکر از ویژگیهای امامیه دانسته شده است (همو، ۱/ ۳۳۱). در حالی که اساس سجدهٔ شکر از مشترکات امامیه با مذاهب اهل سنت است، انجام آن پس از نماز از سوی برخی فقیهان اهل سنت به همان سبب پیش یاد شده، مکروه شمرده شده است (مثلاً نک: ابن عابدین، ۲۵/۱۹

از جمله آداب عبادی توصیه شده در پایان تعقیبات، تعفیر است و آن حالتی است که نمازگزار گونههای خود را بس زمین می ساید (ابن بابویه، ۱/ ۳۳۲؛ ابوالصلاح، ۱۲۴). توصیه شده است که نمازگزار در حال تعفیر، ساعدها و سینه و شکم خود را بر زمین نهد (یحیی بن سعید، ۷۸).

در باب نماز جماعت، توصیه شده است که امام تا آن گاه که متأخران از مأمومین نماز خود را به پایان برند، تسبیح گوید، اما در مجموع تعقیب را کوتاه سازد (کلینی، ۳۴۱/۳). در روایات اهل سنت، بهخصوص از کراهت تعقیب در نمازهای ماه رمضان و نگرانی از خستگی مردم سخن آمده است (ابن ابی شیبه، ۱۶۷/۲-۱۶۸۸) و گاه اطالهٔ قعود برای امام بهطورکلی مکروه شهرده شده است (نک: ابن مفلح، ابراهیم، ۹۳/۲؛ مرداوی، ۲/ ۲۹۹).

در فضیلت تعقیب گفته شده است که اگر مؤمنی پس از نماز آن اندازه به تعقیب پردازد که نماز دیگر فرا رسد، او میهمان خدا ست و حق او بر خداوند آن است که میهمانش را گرامی دارد (کلینی، همانجا).

در منابع فقهی، گاه مبحث تعقیبات بسیار کوتاه مطرح شده

است (مثلاً محقق حلی، *شرائع ...، ۱/ ۹۰*؛ علامهٔ حلی، *تبصرة ...* ۴۹؛ شهید ثانی، ۱/ ۳۹۵-۳۹۶)، در حالی که در برخی متون که توجه بیشتری به سنن نماز دارند، مبحث تعقیبات تفصیلی تمام یافته است (مثلاً شهید اول، ۱۲۹ به؛ قمی، ۸۷/۳ به؛ نراقی، ۳۹۲/۵ به؛ صاحب جواهر، ۲۹۰/۱ به).

تعقیبات موضوع برخی تکنگاریهای فقهی نیز بوده است که از آن جمله است، رساله ای با عنوان *التعقیب و التعفیر* از ابوالعباس ابن نوح سیرافی (نجاشی، ۸۶-۸۷)، رساله ای از ابن فهد حلی با عنوان «الفصول فی دعوات اعقاب الفرائض» (چ سنگی در حاشیهٔ *مکارم الاخلاق*، ۱۳۴۱ق)، و رسالهای از محقق کرکی (برای متون دیگر در این زمینه به زبانهای عربی، فارسی، اردو و گجراتیی، نیک: آقابزرگ، ۱۲/۳، ۲۱۸/۴-۲۱۹، ۹۷/۱۲

مآخذ: آقا بزرگ، *الذريعة*؛ ابنابي شيبه، عبدالله، *المصنف*، بـ كوشـش كمـال يوسف حوت، رياض، ١٢٠٩ق؛ أبن بابويه، محمد، من لا يحضره النقيه، بـ كوشش على اكبر غفاري، قم، ١٤٠٤ق؛ ابـن تيميـه، احمـد، كتـب و رسـائل و فتـاوى، بـه كوشش عبدالرحمان محمدقاسم عاصمي، مكتبة ابن تيميه؛ ابنطاووس، على، فلاح السائل، قم، دفتر تبليغات اسلامى؛ ابن عابدين، محمد امين، رد المحتار، بيروت، ۱۴۱۵ق/۱۹۹۵م؛ ابن قدامه، عبدالله*، المغنسي،* بيسروت، ۱۴۰۵ق؛ ابسن کثيس، تفسسير القرآن العظيم. يسروت. ١٣٠١ق؛ ابن مفلح. ابراهيم. المبدع. بيسروت. ١٣٠٠ق؛ ابس مفلح، محمد، الفروع، به كوشش ابو الزهراء حازم قاضي، بيروت، ١٤١٨ق؛ ابوداوود سجستانی، سلیمان، السنن، به کوشش محمد محسی الدین عبدالحمید، قاهره، ۱۳۶۹ق؛ أبوالصلاح حلبي، تقيى، الكافي، بمه كوشش رضا استادى، أصفهان، ١٢٠٣ق؛ احمدين حنبل، مستند، قاهره، ١٣١٣ق؛ حصكفي، محمد، الدر المختار، بيروت، ١٣٨۶ق؛ شهيد أول، محمد، الالفية، به كوشش على فاضل قائيني، قم، ۱۴۰۸ق؛ شهید ثانی، زینالدین، *الروضة البهیة،* به کوشش محمد کلانتر، بیـروت، دارالتعارف؛ شیخ بهایی، *مفتاح الفلاح*، بیـروت، ۱۴۰۵ق؛ صـاحب جـواهر، محمـد حسن، جواهر الكلام، به كوشش محمود قوچاني، تهران، ١٣٩۴ق؛ طبرسي، فيضل، مجمع البيان، بيروت، ١٤١٥ق/١٩٩٥م؛ طبرى، التفسير، بيروت، ١٤٠٥ق؛ طوسى، محمد، مصباح المتهجد، تهران، ١٣٣٩ق؛ همو، النهاية، بيروت، دارالاندلس؛ علامة حلی، حسن، *تبصرة المتعلمین*، به کوشش احمد حسینی و هادی یوسفی، تهیران، ۱۳۶۸ش؛ همو، نهایة الاحکام. به کوشش مهدی رجایی، قم، ۱۴۱۰ق؛ قرآن کریم؛ قمی، ایوالقاسم، *غنائم الایا*م، به کوشش عباس تبریزیان، مشهد، ۱۴۱۸ق؛ کلینسی، محمد، الکافی، به کوشش علیاکبر غفاری، تهمران، ۱۳۹۱ق؛ محقق حلبی، جعفر، شرائع الاسلام، به كوشش عبدالحسين محمد على، نجف، ١٣٨٩ق/١٩۶٩م؛ همو، المعتبر، به کوشش ناصر مکارم شیرازی و دیگران، قم، ۱۳۶۴ش؛ مرداوی، علمی، *الانصاف،* به کوشش محمد حامد فقی، بیروت. ۱۴۰۶ق/ ۱۹۸۶م؛ مسلم بن حجاج، *صحیح، ب*ه کوشش محمد فؤاد عبدالباقی، قاهره، ۱۹۵۵م؛ نجاشی، احمد*، الرجال*، به كوشش موسى شبيرى زنجاني. قم، ١٤٠٧ق؛ نراقس، احمد، مستند المشيعة، قم، ۱۴۱۵ق؛ یحین بن سعید حلی، *الجامع للشرایع*، بـ کوشش جعفر سبحانی و دیگران، قم، ۱۴۰۵ق. بخش فقه، علوم قرآنی و حدیث

تَعْقَید، در علم معانی، روشن نبودن معنای سخن بـه سـبب خللی در ترتیب الفاظ یا حذف بدون قرینه، یا آوردن کنایـات و اشارات دور از ذهن. این کلمه، مصدر فعل مجهول (مازنـدرانی، ۳۸)، و در لغت به معنی پیچیدگی (همایی، *دربارهٔ* ...، ۳۰)، بسیار

دائرة المعارف بزرك اسلامي وجليد . بانر هست ، م تهران . ١٣٨٥

قلت : يحتمل أن يراد بهؤلاء مؤمنو أهل الكتاب كعبد الله بن سلام وأضرابه ، فيكون المعطوف غير المعطوف عليه، ويحتمل أن يراد وصف الأولين، ووسط العاطف على معنى أنهم الجامعون بين تلك الصفات وهذه <sup>(1)</sup>.

۳ – التوكيد

قال فى تفسير قوله تعالى: « واضرب لهم مثلاً أصحابَ القرية إذ جاءها المرسلون ، إذ أرسلنا إليهم اثنين فكذبوهما ، فعزَّزْ نا بثالث فقالوا إنا إليكم مرسلون . قالوا ماأنتم إلا بشَرْ مِثْلُنا ، وما أنزل الرحمن من شىء ، إن أنتم إلا تكذبون ، قالوا ربُّنا يَعْلَمُ إنَّا إليكم لمرسلون » <sup>(٢)</sup> .

فإن قلت : لم قيل « إ ا إليكم مرساون » أولا و « و إنا إلـ يكم لمرسلون ». آخرا؟ قلت : لأن الأول ابتداء إحبار ، والثانى جواب عن إنكار ، وقوله « ربنا يعلم » جارٍ مجرى القسم فى التوكيد<sup>(٣)</sup>.

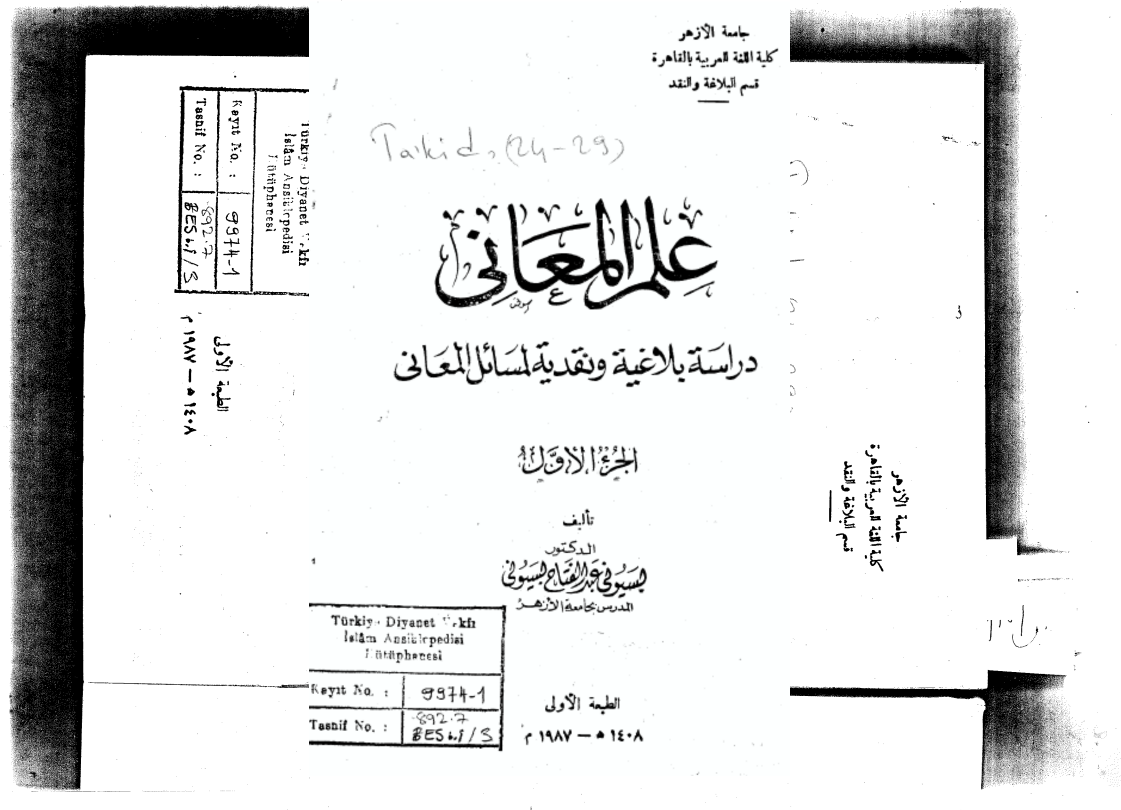
والمعروف فى علم المعانى أن الخبر إن كان لخالى الذهن لا يؤكد ، فإن كان لشاك أكد بمؤكد واحد ، فإن كان لمنكر أكد مؤكدين أو أكثر .

فهل أراد الزمخشرى بالخبر الأول أنه لخالى الذهن ؟ لا، لأن المرسل إليهم كانوا فى شك من صدق الرسل ، ولكنه أراد بقوله إن الأول ابتداء إخبار أى بالنسبة لهؤلاء الشاكين .

> ٤ -- التقديم التأخير قالف تفسير الآية الكريمة: «قلأ غير الله أتَّخِذُ وَليًّا »<sup>(1)</sup>.

- (۱) الکشاف ۱۸/۱
  (۲) سورة یس ۱۳ ۱٦
  (۳) الکشاف ۲۱۹/۲
  - (٤) سورة الأنعام ٩

Diri igni kapigi Gelildi 1. N. . K. -16-Frande 10-1 Unter Bay Merkid 200 الدكتور أحمت محمد الحوفي أهتاذ بكلية دارالعلوم -جامعة القاهرة وعضومجمع اللغة العريبية förkiye Diyanet Vakfı Islam Ansiklopedisi 922.972 sait No. DEM Ne Divanet Vakfi Kutūphenesi slam Ansiklopsulst



والتعقيد : أن يكون المكلام غير واضح الدلالة على المعنى المراد به ، فيحتاج إلى إعمال فكر وكد الذهن وإطالة النظر والتأمل حتى نقف على المعنى المراد والعربى يكره الغموض المؤدى إلى اللبس ويحب الوضوح والظهور فن أقو الهم : خير المكلام ، ماكان معناه إلى قلبك أسبق من لفظه إلى سمعك ولا يعنى ذلك أنهم يكرهون لطافة المعنى ودقنه ، كيف وهم يرون أن المعنى إذا أبيل بعد طلب له وكد وإعمال فكر يكون أوقع فى النفس وأشهد تأثيرا ؟ ولكن فرق بين إعمال فكر لايشمر وهو ماكان مرجعه إلى غموض المعنى وتعقيده : وبين إعمال فكر يشمر وهو ماكان مرجعه إلى خدق المعنى ولطافته .

- 78

والتعقيد إما أن يكون تعقيدا لفظيا وإما أن كمون تعقيدا معنويا . فالتعقيد اللفظى : ما كان سببه اختلال نظم الـكلام بالتقديم والتأخير بين أجزائه ، فلا يدرى السامع كيف يتوصل منه إلى معناه . كما فى قول

إلى ملك ما أمه من محارب أبوه ولا كانت كايب تصاهره بريد : إلى ملك أبوه ليست أمه من محارب ، أى : ما أمه منهم . وقول أى تمام : ثانيه فى كبد السماء ولم يكن كاثنين ثان إذ هما فى الغار بريد : أنه لم يكن كثابى اثنين . وقول ذى الرمة : كان أصوات من إيغالهن بنا أواخر الميس إنقاض الفراريج

يريد : كان أصوات أواخر الميس إنقاض الفرارج من إيغالهن بنا . وقول الآخر يصف دارا بالية :

فاصبحت بعد خط بهجتها كأن قفرا وسومها قلسا

وما مثله فى الناس إلا مملحكا أبو أمه حي أبوه يقاربه

فالمعنى الذي يريده الفرزدق : وما مثله فى الناس أحد يشبهه فى الفضائل إلا ابن أخته هشام بن عبد الملك وكان ينيغى أل يكون ترتيب أجزاء البيت : وها مثله فى الناس حى يقاربه إلا مملكا. أبو أمه أبوه . فالضمير فى دأمه، المملك وفى د أبوه، للمدوح وهو إبراهيم بن هشام بن إسماعيل المخزومى ، خال هشام ابن عبد الملك بن مروان وقد قدم الفرزدق وأخر بين أجزاء البيت ، ففصل بين المبتدأ والخبر بأجنبي ، وفصل بين النعت والمنعوت كذلك ، وقدم المدئنى على المستثنى منه . فصار البيت فى غاية التعقيد ، ولعل الفرزدق كان يقصد مهذا الصنيع التم كم بالممدوح والاستخفاف به ، وهذا لا يبعد إذا علمنا ولاء الفرزدق للملويين وعداءه لبنى أمية والممدوح منهم . ومثله قول الفرزدق أيضا :

يريد : فأصبحت قفراً بعد بهجتها كان قلما خط رسومها . هذا والتقديم والتأخير بين أجزاء الكلام إنما يؤدى إلى التعقيد إذا انعدمت القرينة الدالة التي تمين المعنى وتحدد المراد من الكلام كما في الشواهد المذكورة . أما إذا قامت القرينة الدالة على المراد ، فعندند لايؤدى التقديم إلى التعقيد والغموض ، بل يكون من أسباب حسن المعنى وجماله . وداعيامن دواعي فصاحته وبلاغته .

والتعقيد المعنوى : ما كان سببه اختلال المعنى وذلك بالا يكون انتقال الذهن من المعنى الأصلي للتركيب إلى المعنى المقصود منه ظاهراً بينا . كما فى قول العباس بن الأحنف :

سأطلب بعد الدار عنه كم لتقربوا وتسكب عيناى الدموع لتجمدا فقد كنى بسكب الدموع عما يوجبه الفراق والمعدمن الحزن والألم لفراق